



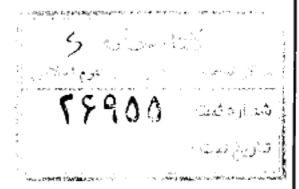


+

# رَيْنَالَةُ فِيُّ رَدِّمَدِ هِنْ الْوَهَابِيَةِ رَدِّمَدِ هِنْ الْوَهَابِيَةِ



تَحَجِّهُ يَّقُ الشِّيِّيِّ مُعَجِّمًانُ النَّصِّرُ فِي





جميع حقوق الطبع محفوظة

## الفهرس

| ٧. |   |   | • | • | • | • | • | • |   |   | • | • |   |    | • | • | ٠ |   | • |   | •   |         |   |      |   | • | • | •  | •  | ر    | غ        | ؤ   | لم | ļ  | اة | -  | <b>-</b> | ن  | عر | ٠.  | مز | -        | م, |
|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|---|---|---|-----|---------|---|------|---|---|---|----|----|------|----------|-----|----|----|----|----|----------|----|----|-----|----|----------|----|
| ٧. |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   | ٠ | • | ٠. | • | • | • | • |   |   | rij | Ç       |   | À    | 4 |   |   |    |    |      |          | ٠.  |    |    |    | 4  | : 2      | `  | وا | و   | 4  | <u>.</u> | نس |
| ۸. |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | + | + | • | ٠. |   | • |   | - |   |   | Ĉ   |         | 4 |      |   | > | ) | ١, |    |      |          |     |    | ية | و  | ز  | بو       | لح | 1  | ند  | ٠. | را،      | در |
| ۸. |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |    |   |   |   |   |   | • |     |         | Ä | را   |   | K | ن | ļ. | لد | لِيا | ا<br>پرا | , . | ية | د  | ىو | ŧ. | ل        | ١, | ح  | ļ   | ۰  | فر       |    |
| ۸. |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |    | Ų | þ |   |   |   | Š | 2   | io<br>C | 2 | į    | 5 |   |   | 7  |    |      |          |     |    |    |    |    |          |    | 4  | ر ت | تذ | ٦        | j  |
| ١. |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |     |         |   |      |   |   |   |    |    |      |          |     |    |    |    |    |          |    |    |     |    |          |    |
| ١. |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |     |         |   |      |   |   |   |    |    |      |          |     |    |    |    |    |          |    |    |     |    |          |    |
| ١١ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |     |         |   |      |   |   |   |    |    |      |          |     |    |    |    |    |          |    |    |     |    |          |    |
| ١٢ |   | • | • |   |   | • |   |   |   |   | ٠ | • | • |    |   | • |   | • |   |   |     |         |   | <br> | ٠ | ٠ |   |    |    |      |          | ٠.  |    |    |    |    |          |    |    | 4   | ره | ثا       | ĩ  |
| ۱٥ |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   | + | • |   |     |         |   | <br> |   |   |   | ٠, |    |      |          |     |    |    |    |    |          |    |    |     | Ü  | فأ       | ,  |
| ۲۱ | • | • | • | • | • |   |   |   | • |   |   |   |   |    |   |   | • | • |   |   |     |         |   |      |   |   |   |    |    |      |          |     |    |    | ٠. | ق  | قي       | ٠, | لت | ١   | ج. | ŧ.       | •  |
| ۲١ |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |    | • |   |   |   |   |   |     |         |   |      |   | • |   |    |    |      |          |     |    |    | ,  | ف. | زز       | ,_ | J١ | į,  |    | قا       |    |
| ۲٧ |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   |    |   |   |   |   | • |   |     |         |   |      |   |   |   |    | 7  | اد   | ىپا      | ل   | ,  | ق  | ٥, | z  |          | لہ | 1  | نو  | ь, | ن        |    |

| ۲۸ ۸۲               | تبصرة تذييلية                                   |
|---------------------|-------------------------------------------------|
| ۲۹                  | وجوب تعظيم ما ينسب إلىٰ المنتجبين               |
| ۳۰                  | الأثار المترتبة على الإضافة التشريفية           |
| ٤٦٢                 | في بيان معنى التوحيد                            |
| ٥٠                  | فوائد معرفة معنى التوحيد                        |
| ۵۳                  | في وجوب التسلح بالعلم لمواجهة أعداء الأ         |
| ٥٧                  | في كيفية جواب أهل الباطل                        |
| ٠٧                  | الجواب المفصل على أهل الباطل                    |
| لبها من الأصنام؟ ٧٩ | في دعوى أن طلب الشفاعة من الأنبياء كط           |
| ۸۳                  | تبصرة وإيضاح تقلب و إيقاظ عن إغفال .            |
| نام ۹۳              | في دعوى أن الشرك لا يختص بعبادة الأص            |
| مان                 | الفرق بين شرك الأولين و شرك أهل هذا الز         |
|                     | الفرق بين كفّار زمان النبّي عَيْنُولُهُ وزماننا |
| 110                 | في قتال أصحاب النبي عَلِيْنَالُهُ لبني حنيفة .  |
| 119                 | تكفير العلماء لبني عبدالقدامي                   |
| ١٢٠                 | شمول التكفير حتّى لمن مرح بكلمة الكفر           |
| \YY                 | إنكار النبي علىٰ أسامة                          |
|                     | في بيان أنّ الناس يوم القيامة بستشفعون با       |
|                     | إيقاظ عرفاني وإلهام رباني                       |
| 109                 | خاتمة في معنىٰ الإسلام                          |
|                     | في وجوب الاعتقاد القلبي بالاسلام                |
| ١٧٣                 | خاتمة المؤلّف                                   |

## بسنبالمالزم الزمي

## موجز عن حياة المؤلف: السيد محمد العصار

#### نسبه وولادته:

هو محمد بن محمود الحسيني اللواساني الطهراني المعروف بد «العصار» ولد في سنة (١٨٤٨ه ١ ١٨٤٨م) وترفي سنة (١٣٥٦ه ١٣٥٦م) وكان حكياً، متكلّاً، فقيماً، أصولياً، شاعراً، ومن مفسري الشيعة.

عاش في طهران ومشهد، لقّب في أوائل عـمره بـالناظم ثمّ بـ «آشفته تهراني» أي الغاضب الطهراني وفي أواخـر عـمره لقّب بـ «العصّار» وكانت عائلته في الأصل من مازندران.

أبوه هو الحاج السيد محمود اللواساني، عاش أولاً في مدينة لواسان ثمّ هاجر إلى طهران. وقد أرّخ المؤلف نفسه ولاته في كتاب تاريخ العصّار ومـقدّمة تفسير ناسخ التفاسير جاء فيه:«ولدتُ في سنة تربّع ناصر الدين شاه القاجاري على كرسي الحكم أو السنة التالية لها ويعني سـنة (١٢٦٤هـ/١٨٤٨م) أو (١٨٤٩هـ/١٨٤٩م).

## دراسته الحوزوية:

درس العصّار مقدّمات العلوم في طهران، وفي الثالثة عشرة من عمره الشريف سافر إلى طالقان برفقة أستاذه، وبعد مدّة عاد إلى طهران، فدرس كتابي معالم الأصول وشرح اللمعة على يد الشيخ محمد حسن الچاله ميداني وملّا اسماعيل القره باغي. وبعد إتمام مرحلة السطوح في طهران هاجر إلى مدينة كربلاء المقدسة للتتلمذ على يدي علمائها وفقهائها أنذاك أمثال زين العابدين المازندراني (ت ١٣٠٩ هـ/١٨٩٢م) والذي كان مرجعاً للتقليد في الهند ومازندران.

## سفره إلى السعودية والبلدان العربية:

بعد ذلكَ سافر إلى مدينة الرسول على ساكنها الصلاة والسلام، حيث التق هناك مع حاكمها آنذاك خالد باشا، وأنشد قصيدة في مدحه فأجازه بهدية، وبقي مدة في المدينة حيث ألف كتاب التحفة المدنيّة في العروض سنة (١٢٩٠هـ/١٨٧٣م). وفي نفس تلك السنة سافر إلى مكّة زادها الله شرفاً وقد حضر هناك دروس السيّد أحمد دحلان ودرس الأدبيات عند الشيخ محمّد بسيوني وحصل على إجازة الرواية للصحاح الستّة لأهل العامّة من المولى عبدالغني الهندي الحنق وغير ذلك.

وسافر أيضاً إلى بيروت ودمشق ثمّ عاد إلى النجف، وبعدها وفي سنة (١٢٩٦ هـ/١٨٧٩م) سافر إلى سامراء لحسضور دروس الميرزا الشيرازي، وبقي هناك إلى سنة (١٣٠١هـ/١٨٨٤م) حيث ترك سامراء متوّجهاً إلى طهران مسقط رأسه، فبقي فيها عدة سنوات.

ونقل عنه أنّه بعد اثنتي عشرة سنة من العزلة والابتعاد عن الناس ترك طهران في الثاني من ذي الحجلة الحرام سنة (١٣٤٠هـ كانون الثاني ١٣٤٠ ورُحِل إلى مدينة مشهد المقدسة، وبقي إلى أواخر عمره بجوار مشهد الإمام الرضا عليه .

#### أساتذته:

حضر السيّد العصّار طيلة زمان دراسته في الحوزة العملمية عند كبار أساتذة عصره، فقد درس عند الميرزا الشيرازي (ت ١٣١٨هـ/١٩١١م) والآخوند الخراساني (ت ١٣٢٩هـ/١٩١١م) كما حصل عملي إجمازة الروايمة من الميرزا حسين النوري

(ت ١٩٠١ه/ ١٩٠٠م) والسيد مهدي القرويني (ت ١٩٠٠ه/ ١٨٨٣م) والسيد محمد بحر العلوم والشيخ محمد حسن المامقاني (ت ١٩٠٥ه/ ١٩٠٥م) والشيخ عباس كاشف الغطاء من علاء الشيعة والشيخ محمد بسيوني المكي الشافعي من علاء أهل السنة.

#### تلاميده:

لقد ربى السيد العصّار مجموعة كبيرة من الطلبة وغذّاهم من فيض علومه، وقد أشار صاحب الذريعة إلى أحدهم وهو الميرزا أحمد بن صالح البادكوبئي (ت٠٩٣٠هـ/١٨٨٣م).

## سيرته العلمية:

لقد عاش المترجم حياة حافلة بالعلم والمعرفة وترك آثاراً علمية كبيرة، ولكن كثيراً منها \_كها ينقل عنه \_ تعرّض للسرقة أو الضياع بسبب تنقلاته المستمرة من مكان آخر، ويعلم بماكتبه السيد المترجم له أنّه تعرض خلال حياته للفقر والمصائب الكبيرة، وتعرّض في كثيرة من الأحيان لمحاولات الاغتيال، من ذلك ماذكره في كتاب تاريخ العصار: في الوقت الذي كثر فيه أصحاب الحوائج والمسائل عليّ، فإنّ ذلك لم يكن ليمنعني من تخصيص عمدة وقتي لطلب العلم، وبحمد الله لم أتحسر أو أندم على تخصيص عمدة وقتي لطلب العلم، وبحمد الله لم أتحسر أو أندم على

ذلك وكان مايسر في ويؤنسني هو أن أكون قرب المحبوب الحقيق. ولأني كنت من العلماء الذين يوجهون الناس ويعبئونهم حتى الشيخوخة فقد تعرّضت للإغتيال وجرحت خمس مرّات ولكنّ الله تعالى نجاني من القتل بلطفه.

وبقيت مدّة طويلة تحت العلاج كي يتسنى لي الشفاء من تلك الآلام والجروح، وقد نجّاني الله تعالى من الغرق في السفر مرّتين، وكذلك حفظني من الحرق والهدم، بعد كلّ تلك الحوادث الجسيمة أثرت العزلة وترك الاختلاط مع كافة طبقات المجتمع ممّا حدا بي إلى التعمّق في المسائل العلمية والنظر الدقيق في المطالب.

وفي أواخر عمري أصبت بالضعف الجسمي وأصيبت عيناي بالعمى فأجريت عملية جراحية لها ولكنها لم تترك تاثيراً على العين اليستري حصل لها يعض التحسن حيث العين اليستري حصل لها يعض التحسن حيث تسنى لي بواسطة النظارة والعدسة المكبّرة القراءة والكتابة ولكن بصعوبة.

## آراؤه الخاصنة في المنهج الحوزوي:

للسيد آراء خاصة يعتقد بها بالنسبة للمنهج المتبع في الحوزة العلمية ويرشد الطلبة وخصوصاً طلبة العلوم القديمة حيث كتب: لا يلزم على الطلبة الدخول في دراسة علم المنطق من أي جهة

وكون المنطق يعصم الفكر من الخطأكما هو معروف لا وجه له إلى أن يقول:... ولذا تعتبر جميع الاصطلاحات المنطقية سريعة النسيان وقليلة الاستعمال في العلوم الأخرى، حتى في الحكمة فإن الاعتقاد السائد أن المنطق وضع لأجل فهم الحكمة ولكن لا أصل لهذه الشهرة.

وأمّا الفقه فيكفي دراسة المتون الفقهية التي تحيط برؤوس المسائل ويكفي من الأصول المختصرات منه كتهذيب العلامة ومعالم الأصول، وبعدها تلخيص الأصول وتلخيص الفرائد الذي هو توضيح المطالب المهمّة التي تنفع في الفقه، وأمّا الرجوع إلى المطولات مثل القوانين والفصول والفرائد للشيخ الأنصاري وكفاية الأصول فهو من أسباب التأخير في الدراسة بلا مبرّر..

وكذلك حضور مرس خارج الفقه والأصول تضييع للعمر.

وبنظري فإن قراءة بعض الكتب الاستدلالية مثل شرح اللمعة والمسائل وجامع المقاصد في حال وجود مدرّس قادر على الجمع بين تدريس هذه الكتب والتحقيق في مسائلها أحسن وأكمل من حضور بحث الخارج، وهو نافع للطلبة بشكل كبير.

## آثاره:

١ \_ بركات الرضويّة: وهو دورة أصولية كاملة وقد جمع فيه

بين كتابي تلخيص الأصول وتلخيص الرسائل.

٢ ـ فقاهة الرضوية: في الفقه الاستدلالي وهو جزءان: الأوّل
 في مقدمات الفقه وأصوله في أبواب العبادات والمعاملات أتمّـه في
 (٢٤ ذى الحجة سنة ١٣٤٦هـ).

ثمّ ذيّله برسالة رجالية في أسهاء وألقاب الأثمــة: وأصـحابهم ورواة كل رواية وأتمّها في (٢ ربيع الثاني ١٣٤٧هـ).

وأمّا الجزء الثاني فهو من أوّل الطهّارة إلى آخر التسيمم، بــدأ بتأليفه في (٢٤ ذيالحجة ١٣٤٦هـ) وأثمّه في (النصف من شــعبان ١٣٥٠هـ).

وقال حول كتابه فقاهة الرضوية: وصحيح أنّ مقدّمة الكتاب مفصّلة ومطولة ولكنّ فائدتها هي أنّ الطالب إذا كان حاضر الذهن متوجّه إلى مطالب الكتاب فإنّه سيستغني عن الرجوع إلى الكتب المصنّفة في الأصول والقواعد الفقهية المعروفة كقواعد الشهيد الأوّل وتمهيد القواعد للشهيد الثاني و...

٣ ـ تفسير ناسخ التفاسير: يسوجد نسخة خطية منها في
 الآستانة الرضوية المقدسة.

٤\_تلخيص الكفاية.

٥ \_شرح الزيارة الجامعة المسهاة بالإلهامات الرضوية.

٦ ـ قوامع الأوهام في الردّ على كتاب ينابيع الإسلام تـ أليف

أحد النصاري كتبه في تخطئة الدين الإسلامي.

٧\_رسالة في ردّ مذهب الوهابيّة \_وهي التي بين يديك \_.

٨\_مواهب الرضوية في الردّعلى الدعاة من المسيحيين
 والبهائيين والقاديانيين.

٩\_مختصر حياة الإمام الرضا على .

 ۱۰ \_ الإشراقات الرضوية: وهو شرح بالعربية على منظومة السبزواري.

١١ \_ التوحيد الكمالي والأخلاق الكمالية \_ في علم الأخلاق \_
 مجلدين كتبه في فترة إقامته في طهران .

١٢ ــومن آثاره الشعرية

أ \_لسان الغيب في السقبال المتنواي كتبه في أوقات التهجد في السحر ، وامتاز بكثرة الاقبال عليه من الناس.

ب ـ بيان الغيب في استقبال خواجه حافظ.

ج \_ نياح الغيب في خروج الإمام الحسين الله من المدينة وواقعة الطف إلى رجوع أهل بيته: إلى المدينة. وقد طبع مع كتاب آداب السلوك للرعية والمملوك.

د\_شرح منظوم على «گلشن راز».

إضافة إلى ذلكَ فقد نظم المؤلّف مجموعة كبيرة من القصائد الغزليات والمخمّسات والرباعيات باللغتين العربية والفارسية.

١٣ ـكماكتب شروحاً وحواشي كثيرة منها: أ ـشرح كشف قواعد العلامة.

ب ـ حاشية على كشف الفوائد للعلامة الحلّى.

ج ـوجوه تأمل على مكاسب الشيخ الأنصاري.

د\_شروح على قواعد الشهيد الأوّل.

هـشرح وجيز على منظومة السيد بحر العلوم.

١٤ \_قام المؤلف بتصحيح قسم من الكتب المهمّة منها:

أ\_مكاسب الشيخ مرتضى الأنصارى.

ب\_مستدركات الوسائل.

ج ـقواعد الشهيد الأوّل.

د ـكشف الفوائد للعلامة الحكي.

ه ـ منظومة السيد بحر العلوم السيد

و ـ جزءان من إقبال السيد ابن طاووس.

#### وفاته:

توفي المرحوم العصّار في التاسع من محـرّم سـنة ١٣٥٦ه ٢٢ آذار ١٩٣٧ في مشهد المقدسة ودفن في الايوان الذهــبي للإمــام الرضالما لللله.

## منهج التحقيق

اعتمدت في تحقيق هذه الرسالة الشريفة على مخطوطتين موجودتين في مكتبة الاستانة الرضوية المقدسة الأولى كاملة بخط النستعليق ورمزنا لها بالرمز: «س» وهي رديئة الخط وكتبت سنة ١٣٤٣ ه وعدد أوراقها ٣٠ بطول ٢١ وعرض ١٧سم وهي مختلفة السطور.

وأمّا الثانية فرمزنا إليها برمز: «ن» تمتاز بجودة الخطّ ولكنها ناقصة من الأخير وخطها النسخ وعدد الأسطر ٢٤ وعدد الأوراق ٢٤ بطول ٢١ وعرض ١٧ سم.

وقد قت بمقابلت النسخين وبينت مابينها من الإختلاف وأصلحت الأخطاء الإملائية التي ورادت وأشرت لها بالهامش واستخرجت الآيات والروايات من كتب الفريقين وغيرها، وقمت بتقطيع الرسالة طبقاً للقواعد الحديثة وأشكلت ما يحتاج إلى الشكل من العبارات وغير ذلك مما ير تبط بالإخراج والتقويم. وأشرت أحياناً بكلمة الأصل أو النسختين إلى «س» و «ن» وأسأل الله تعالى ان يجعل ذلك العمل القليل خالصاً لوجهه الكريم وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين وصلى الله على محمد وآله الطاهرين.

نعمان النصري

دوامه با تعباد الراوين (الرسوالذي وي مام ما العالم موج وروير من إل وراها عواء العلين ودواً ومواعاً ويوف منعت قعرمه وقدو كالخاورت الدكسة علاجه المركن ولذي فالدربول فهوال بهاجه

الصفحة الأولى من النسخة «س»

## بماللة البع البيع كاينان الشافرة فابق

متباشيج لحصلهى ويتر إامهى واحلعقلة من لمسان بينقعوقول اعجدللة الآوجاؤة الدالاسلام وجعلنا مناعة عقد حقاحتيانة بعليد والدالا تتر الكراء عليم العتلقة والسلام والملقنة لم الكَّلْمُ على اعدا عُم من الكّن الحقيام يوم العيام وبعد منعول العبد اعبا في عقد العبيني العُلع لم حليف الاتناع والامأن القووللتما انجلهم ضوق المقيناء اوككون القائقا لم يغيلهما يشاء واقع في زمان متعاجم الغتن ونشاخ إعطءالة يث المعترين عاشب يأالفل كمنش والشبن ويتعطيل الاشتثام عِلْكَيْدِ فِي السَّرِي المعلن ويغلوم ذلك المعين والعبان اخذا ناعث تغمير ل العناوين بالبيان والعدمن بجاعة المقابة مناتهما ستسوااساس العنا دبينوان ديأنز العباء اعلواعظم من البابيَّدُ والبِها يُرْحيث دَعِوالعَسْهِم مرتبعه في وتطاخرة السلعين مشركين وجعلوا القتل والمقيده للسروالغكب وبانتستتر وصاؤة وغفتز واعب من ذلك افامتم التاليل ع ملهم من الْمَنْ مَلْ جِنِوا نِهَاهِمُ اللَّهُ وَلَى ذَا جِينَ إِنْهُمُ خِيدًا لِلهِ الغالبون وسائر المسلمن كفار شكون ولمدار مذكبتم الآستطر والعنا وليتم للآ فنت ولندارا فاحن البتم كراسانا فقا اقلاوا خاك بعض الاحباس من السَّأْرة العبلتالاع آب وبطالة العلم الإعلام الاطياب سائلًا مِن العَرْبِ لاحْتِي مقالاتهم والرَّد لاستدهالا يمم فاجبته بتباكلة عروبيد الكاليت والمكن حاثا فالاصارة التانعة وجدت الكهمة تاخاسيكا ولأولغ وتدنته ضياعل بعث احدثائنا المعامرين القاطن في الكاظين والمتهالة عإ ماع له العام لحق إن عبد العقاب الخيازى اماع الفرة والعقابية وعلى اندكالك وان لعاجه حعنه الاصات والمتبدال حابشير المصلحب المقال المستم المطلال اعتقبال وذالك ككون ذالت العامى للقرض لتهتطعات منا للضللقاص والزنديق الجأعرق ببالعبعد بتعاجم الاعلبية طكرالا ومغلقا طامامه ودايم فاللته لاوتات وكيتكآن يفن نرى ما قالدالقائل ومنا والخالب الشيكان وسنرف المقول غرونة وعلينا اقامته المرحان واصطلحه الغراف البراك تنبذ بازعاق الإطيار منابته اتاوير منتقل تآكري النيطان الرجيم بسعانة بالتعن التعيم اغفالا ليمقال حنح



الصفحة الأولى من النسخة «ن»

العصير للام عن 6 لجن الدى م وي من كلير الدى وامره الذي واحراً و ند وعندى لوي وده الدوراق غوالما و عشرى و (احق سعوع سا!

الصفحة الأخيرة من النسخة «س»



## بسنبالنوازجر الزحيم

## [مقدّمة المؤلّف]

﴿رَبِّ اَشْرَحْ لِي صَدْرِي وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي والحِلُلْ عُـُقْدَةً مِـنْ لساني يَقْقَهُوا قولي﴾(١).

الحمد لله الذي هدانا إلى الاسلام، وجعلنا من أمّة محمد على الله والأعُمّة الكرام عليهم الصّلاة والسّلام، واللعنة الدّاعُة على أعدائهم من الآن إلى قيام يوم القيام.

وبعد؛ فيقول العبد الجائي محمد الحسيني الطهراني، حليف الآثام والأماني:

إني \_ولله الحمد \_من سوء القضاء أو لكون الله تعالى يفعل ما يشاء واقع في زمان تهاجم الفتن، وتعاظم أعداء الدين، المصرين على تسبديل الفسرائيض والسنن، وتعطيل الأحكام بجد أكيد في السر والعلن، وظهور ذلك للعين والعيان أغنانا عن

١ ـ سورة طه: الآيات ٢٥ ـ ٢٨.

تفصيل العناوين بالبيان.

والعجب من الجماعة الوهّابية من أنّهم أسّسوا أساس العناد، بعنوان ديانة العباد، أعلى وأعظم من البابيّة والبهائيّة؛ حيث زعموا أنفسهم موحّدين، وكّل فرق المسلمين مشركين، وجعلوا القتل والنَّهب والأسر والغصب ديانة حـقّة، وعـبادة مسـتحقّة. وأعجب من ذلك إقامتهم الدليل على مرامهم من التنزيل، بعنوان ظاهره لاالتأويل، زاعمين أنهم جند الله الغالبون، وسائر المسلمين كفَّار مشركون، ولم أرّ من كتبهم إلا شطراً، ولا من أدلَّتهم الآنزراً. ولقد أراني من كتبهم كراساً ناقصاً أوّلاً وآخراً بعض الأحباب، من السادة الأجلة الأنجاب، وسلالة العلماء الأعلام الأطياب، سائلاً مِنِّي التَّعرُض لأجوبة مقالاتهم، والردّ لاستدلالاتهم، فأجبته حبّاً وكرّامة، وبعد أن كتبت ما يكن جواباً عمّا في الأوراق الناقصة وجدت تلك النّسخة تامّة سليمةً (١) أُوِّلاً وآخراً، وقد تعرّض لما عليه بـعض أصـدقائنا المـعاصرين القاطن في الكاظمين، والرّسالة \_على ماعرفه المعاصر \_لحمّد بن عبد الوهاب الحجازي؛ إمام الفرقة الوهابية، وظنّي أنّه كذلك وإن لم أجد في هذه الأوراق والرّسالة ما يشير إلى صاحب

١ ـ في الأصل: تامّأ سليماً ، والصواب ما أثبتناه.

المقال المصرّ بإضلال الجهّال وذلك لكون ذلك المعاصر المتعرّض لردّ كلمات هذا المضلّ القاصر والزنديق الجاهر قريب العهد بتهاجم الوهّابية على كربلا[ء]، ومطّلعاً على إمامهم ورأيهم في تلك الأوقات.

وكيف كان؛ فنحن نرى ما قاله القائل زوراً، وألتى إليه الشيطان زخرف القول غروراً، وعلينا إقامة البرهان، وإبطال ما ألتى وأوحى إليه الشيطان، فنبدأ بإزهاق أباطيله من ابتداء أقاويله فنقول:

قال مريد الشيطان الرجيم: «بسم الله الرحمن الرحيم» إغفالاً للجهّال، بكونه مؤسس الإضلال، وجالب الخزي وخيبة الآمال، إلى العامّة والجهّال، والله العالم بالسرّ وأخنى و أعال الخيال، ثمّ قال:

«اعلم ـ رحمك الله ـ أنّ التوحيد هو إفراد الله بالعبادة، وهو دين الرسل والّذين أرسلهم الله تعالى بـ إلىٰ عباده؛ فأوّلهم نوح؛ أرسله الله تعالى إلىٰ قومه لمّا غلوا في الصالحين: ودّاً، وسواعاً، ويغوث، ويعوق، ونسراً، وآخر الرّسل محمّد ﷺ، وهو الّذي كسر صور هؤلاء الصالحين، أرسله الله إلىٰ أناس يتعبّدون، ويحجون، ويتصدّقون، ويذكرون الله كثيراً ولكنهم يجعلون بعض المخلوقات وسائط بينهم وبين الله يقولون نريد يجعلون بعض المخلوقات وسائط بينهم وبين الله يقولون نريد

منهم التَقرّب إلىٰ الله ، ونريد شفاعتهم عـنده ، مـثل المـلائكة ، وعيسى بن مريم، وأناس غيرهم من الصالحين، فبعث الله محمداً يجدّد لهم دين أبيهم إبراهيم، ويخبرهم أن هذا التقرّب والاعتقاد محض حقّ الله ، لا يصلح منه شيء لملك مقرّب ، ولا نبي مرسل، فضلاً من (١) غيرهما، وإلّا فهؤلاء المشركين (٢) الذين قاتلهم رسول الله، يقرّون بأنَّ الله تعالى هو الخالق الرَازق، وحده لا شريك له، وأنَّه لا يرزق، ولا يحيى، ولا يميت إلَّا هو ، وأن جميع السَّماوات السَّبع ومن فيهنَّ ، والأرض ومن فيها، كلُّهم عبيده، وتبحِت تنصرُّفه وقنهره، فبإذا أردت الدّليل على أنّ هؤلاء المشركين الدين قاتلهم رسول الله يشهدون بهذا، فاقرأ قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّماءِ والأرضِ أمَنْ يَملكُ السُّمَّعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الحَيَّ من الميَّتِ ويُخْرِجُ المَيِّتَ مِنَ الحَيِّ ومن يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفلا تَتَّقُونَ ﴾ (٣) وقوله تعالى ﴿ قُلْ لِـمَنْ الأرضُ وَمَنْ فيها إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ اللهُ قُلْ أَفَلا تَذكَّرونَ ﴾ (٤) وقوله تعالى ﴿قُلْ مَنْ

١ \_كذا، والصحيح عن.

٢ ـكذا والصحيح: المشركون.

٣ ـ سورة يونس: الآية ٣١.

٤ ـ سورةالمؤمنون: الآيتان ٨٤-٨٥، وفي المصدر: تتقونوهو خطأ، والصحيح ما اثبتناه.

بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيء وَهُو يجيرُ ولا يجارُ عَلَيْه إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ الله قُلْ فأنَىٰ تُسْحَروْنَ اللهُ عَير ذلك من الآيات، انتهى محّل الحاجة.

أقول: ويشير بذلك إلى قوله تعالى ﴿قُلْ لِمَنْ الأَرضُ وَمَنْ فيها إِنْ كنتم تعلمون (٢) سَيَقُولُونَ شَه قل أفلا تذكرُون قبل من ربّ السماوات والأرض وربّ العرش العظيم سيقولون الله قل أفلا تتقون ﴾ ولابدّ لنا من توضيح مقالاته وتشريح كلهاته وتبلخيص مراداته، ثم بيان ما يرد على مراده من عباراته.

وقبل الشّروع في التّوضيح والتّشريح لابدّ لنا من تقديم مقدّمة شريفة يستمدّ بها على تخريب [النه] أساس الّذي أسّسه بإبطال استدلالاته السّخيفة، وهي أنّ العبادة خضوع وخشوع خاصّ لا ينبغي لأحد غير الله تعالى، وفعلها يتلك الخصوصيّة لغيره تعالى تشريك له في العبادة وإن لم يسمّ عبادة بل سمّي شفاعة، وسيأتي بيان المناسبة بين العبادة والشفاعة ببعض معانيها المتصوّرة إن شاء الله تعالى.

والخضوع الخاص فيا جبّل به الأشياء تكويناً يـرشدنا إليـه قوله تبارك وتعالى:﴿وإن من شيء إلّا يسـبّحُ بـحَمْدِه وَلٰكِـنْ لا

١\_سورة المؤمنون: الآية ٨٨\_٨٩.

٢ \_ ان كنتم تعلمون ساقطة من الأصل.

تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمْ) (١) وأيضاً له خضوع تشريعيّ يدلّنا عليه قوله تعالى: ﴿وله يسجد من في السماوات والأرض﴾(٢) الخ وقوله تعالى: ﴿ له من في السّموات والأرض كلّ له قانتون ﴾ (٣) وقوله تعالى في وصف المؤمنين: ﴿الراكعون السَّاجِدُونَ الآمرون بالمعروف ﴾ (٤) الخ إلى غير ذلك مما دلّ على تشريع كيفيّة العبادة لله تعالى ، والخضوع التَّكويني للأشياء ناشِ عن علمها الفطريّ بأنَّ المولىٰ الحقيق [الَّذي] يستحقَّ العبادة والخضوع التـشريعيُّ بالكيفيّة الخاصّة يحتاج إلى معلّم يعلّم العباد كيفيّة العبادة لله تعالى، والنبيِّ هو المنبيِّ عن الله ، وأنَّه المولى المستحقِّ فقط للعبادة، ولا يستحقُّها غيره، فيعبده المتعلَّمون إما خوفاً من ناره، أو شوقاً إلىٰ جنَّته، أو لكونه أهلاً لذلك كما نطق به أمير المؤمنين الله في مناجاته حيث قال: «إلهَى ما عُبّدتُكَ خُوفاً مِن نارِكَ ، ولا شوقاً إلىٰ جنّتك، بل وجدتك أهلاً لذٰلك»(٥).

١ ـ سورة الإسراء: الآية ٤٤.

٢ ـ لا توجد هكذا آية في القرآن، ولكن يـوجد قـوله تـعالىٰ: ﴿و لله يسـجد مـن فـي السماوات والأرض﴾.

٣\_سورة الروم: الآية ٢٦.

٤ ـ سورة التّوبة: الآية ١١٢.

٥ ـ علل الشرائع ص٧٥.

ينطقُ العقلُ [بل] اللهَ آعــبدوا(١)

ولشمس قسم لا تسجدُوا ذا نسداء لم يسزل مسرتفعاً (٢)

بنداء العقل جمع آهتدوا أيقنت أنفسُ جمع بالنَّدا<sup>(٣)</sup>

وبسظلم وعستق جسحدوا قسلدوا أسسلافهم فسي منكرٍ وللاتٍ ولعسسزّىٰ سسجدوا

[من هو المستحق للعبادة]

وحاصل المقصود أنّ المعبود هو الله، ولا يستحقّ العبادة سواه ؛ لا نحصار موجباتها به وحده لا شريك له، فالعابد لغيره مسرك ولو كان هواه أو مايهواه، ولو كان محبوباً للإله فضلاً عن أن يكون مخلوقاً لا وجاهة له عند الله كالخشبة المنحوتة أو الذّهب المصوغ بأي شكل ترضاه، والخضوع بغير الكيفيّة المخصوصة للأكابر من الأولياء لا يصدق عليه العبادة، ولو أطلق عليه لفظها كان إطلاقاً

١ \_ما بين المعقوفتين ساقط من «س».

۲ ـ في «س» و «ن»: مرتفع، والصحيح ما أثبتناه.

٣ ـ في «س»: بالنداء.

مجازياً أو توسّعاً بمعنى جعل الخنضوع لهم خضوعاً لله بغير الكنية الخناصة لكون ذلك حبّاً لمحبوب الله تعالى وحبّ محبوب الله حبّ الله، وذلك واضح لمن تدبّر وأنصف لا لمن عاند واعتسف.

## تبصرة تذبيلية:

جملة «العبودية جوهرة كنهها الربوبية» يجب أن يكون لها معنى معقولاً أراده المتكلم بها سواء أذعنا كونها من الأحاديث القدسية أم لا، وما يتوهم من ظاهرها من أن العبودية موصلة للعبد بمقام الربوبية غير مراد قطعاً للزوم انقلاب الشيء إلى ضده، فيكون العبد مولى، وهذا خلف.

والمعنى المعقول أن يراد بها أنّ العبوديّة تجعل (١) العبد واسطة لإيصال فيض التّربية مّن الرّب الأعلى إلى المربوبين، فيكون ربّا بالغير، وبذلك تصير (٢) له رتبة عالية لا ينالها من لم يحصل له مقام العبوديّة للربّ الأعلى، وبذلك كان النبيّ المصطفى الله أفضل من جميع الأنبياء العظام؛ لإحرازه مقام العبوديّة أوّلاً، وشرّف بلقب العبوديّة قبل الرسالة كما يشير إليه شهادة أن محمّداً عبده ورسوله العبوديّة قبل الرسالة كما يشير إليه شهادة أن محمّداً عبده ورسوله

۱ ـ في «س» و «ن» يجعل والأنسب ما ذكرناه.

۲ ـ في «س» و «ن» يصير و الأنسب ما ذكرناه.

حيث قدّم العبودية على الرسالة، وعلى ذلك يتفرّع تفضيل بعض الأنبياء على بعض، كما أنّه يتفرّع على ذلك ثبوت حق للعبد على الرّب، فيصح أن يقال: اللهم إنّي أسألك بحق محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين والتسعة المعصومين من ذرّية الحسين صلوات الله عليه وعليهم أجمعين؛ لأنهم بالعبودية استحقّوا التكريم والوجاهة عند الله وحبّه تعالى لهم المريخ وذلك لاقتضاء ذات العبودية لثبوت لهذا الحق عليه، والموجب لذلك عليه تعالى هو نفسه جلّ جلاله وعظم شأنه وسلطانه ولا إله غيره؛ إذ لا موجب سواه.

ليس على خالق أرض وسما حسق لمسخلوق إليه يستما إلّا حقوق أوجب الفيض لها عليه من بذل الوجود العدما تكريمه لعبده المستنجب المحكمة له بفضله إختتما

## [وجوب تعظيم ما ينسب إلىٰ المنتجبين]

ويتفرّع على ذلك وجوب التعظيم والتكريم على الأنام لكل ما ينسب إلى ذلك العبد المنتجب كالباب، بل عنبة داره وقسره والضريح الدائر حول قبره، وهذا الوجوب استحسان عقلائيً عليه عامّة أهل العرف في سيرَهم وأعالهم، وهذا مما لا شك فيه ولا شبهة تعتريه، ولنعم ما قيل: أمر على جدار ديار ليلى أقسبًل ذا الجدار وذا الجدارا وما حبّ الدِّيارِ شغفنَ قَلْبي وما حبّ الدِّيارِ شغفنَ قلبي ولكنْ حبُّ من سَكَنَ الدِّيارا(١)

## [الأثار المترتبة على الإضافة التشريفية]

والعارفون بما عليه قاطبة العقلاء من حيث كونهم عـقلاء في محاوراتهم، كثيراً ما يرتّبون على الإضافة التّشريفيّة اُموراً كثيرة. فني أمثال: بيت الله وكتاب الله ورسول الله في المحـــاورات كـــثيرة؛ كلها إضافة تشريفية فيقال نديم السلطان كاتب السلطان وأمين السّلطان، ولا شكّ عندهم أنّ الإنسان محترم حيّاً وميّتاً، ويـدلّ علىٰ ذلك مضافاً إلىٰ سليرة العقلاء جعل التّغسيل والتّكفين والتدفين في الشّرع، وتَجَوّينان أَحْكِام الْحَيَاة على الأموات من الشَّجاج وقطع الأعضاء، وأحكام القبور من حرمة النّبش واستحباب تعليته عن الأرض وغيرها، وجعل العلامة لها، فإذا كان الإنسان مكرّماً فكلّما أزداد له الشّرافة والإضافة التّشريفيّة بكونه نبيّ الله أو وليّه أو حبيبه زاد احترامه واحترام مــا يــنسب

١ - البيتان لقيس بن الملوّح العامري (مجنون ليلي) وهما في أغاني الأغاني ١: ١٤٦ طـ
 ٣ ـ سنة ١٩٩٣.

إليه، والمنكر لذلك إمّا معاند لجوج أو مجامل لجوج.

بل نقول: إن المنكر لذلك منكر لما هو ضروري في الدين، فهو مرتد من الدين (ومن يرتد عن دينه فأولئك هم الكافرون)(١) يشمله، فيجب أن يجري عليهم أحكام الارتداد، بل يجب إعدامهم لكونهم مؤسسين للفساد، ولا يختص رفع الفساد في الأرض بالمسلمين، بل يجب على عامة العباد.

إذا عرفت ما تلونا عليك فاعلم أنّ مراده من أوّل مقاله بعد التّسمية بقوله: «اعلم يرحمك» إلى آخر كلامه أنّ التوّحيد عبارة عن إفراد الله تعالى وتخصيصه بالعبادة، فلا يشرك في عبادته أحد، فكلُّ من أشرك أحداً في العبادة مع الله فهو مشرك يجب قتاله، كما قاتل النبي عَلِي المشركين لذلك مع كونهم فائلين بالله الخالق الرازق المحيى المميت المدبّر، ويوضّع أنّ هذا خلاصة مقالاته الّتي يشير إليها بعد ذلك، وأنت عرفت ممّا ذكرنا أنّ العبادة بالمعنى المذكور في المقدَّمة مختصَّة بالله تعالى، لكنَّ ما ذكره من اختصاص التـوَّحيد بذلك، وكون التوّحيد الّذي قـاتل [عـليه] النـبيَّ ﷺ المـشركين مختصاً بالتوّحيد في العبادة باطل لا ينبغي صدوره عن العاقل؛ لأنّ التوّحيد للذات أعلى وأشرف ما يتحقّق به التـوّحيد، بـل ليس

١ ــانظر الآية: ٣٠ من سورة التوبة.

أحد موحداً إلا باعتقاد في مقامات أربع: توحيد الذات، وتوحيد الصفات، وتوحيد الأفعال، وتوحيد العبادة، وسيجيء زيادة بيان لذلك إن شاء الله تعالى.

هذا مضافاً [إلى ] أن النبي الله للمسركين في العبادة وحدهم، بل قاتل المجوس القائلين بالنور والظّلمة، واليهود القائلين بأن عزيراً ابن الله (١)، والنصارى القائلين بالأقانيم الثّلاثة، ومشركي العرب القائلين بأن أوثانهم آلهة، والدّهريّة المنكرين للصانع، القائلين بأنه لا يهلكنا إلا الدهر (٢) إلى غير ذلك من أقسام المشركين وعبدة الكواكب (٣) والشمس والقمر، فليس الشرك منحصراً بالشرك في العبادة، ولم يكن مقاتلة النبي الله النبي المناه المناه النبي المناه المناه المناه النبي المناه المناه

ثم إن المشار إليه بقوله الويخيرهم أن هذا التقرّب والاعتقاد محض حقّ الله عني مفهوم لنا ، بل لا يتصور له معنى ، لأن المشار إليه بالاعتقاد لابد أن يكون هو الاعتقاد بوساطة المخلوق بين العبد وخالقه ، وليس فيا (٤) أشار إليه في كلامه ما يناسب للاعتقاد

١ ــانظر الآية ٣٠ من سورة التوبة.

٢ ــ انظر الآية ٢٤ من سورة الجاثية.

٣\_في النسختين: الكوكب والصحيح ما ذكرناه

٤ ـ في النسختين: ما والصواب ما ذكرناه.

المذكور، ويكون حقّاً لله محضاً؛ لأن معنى كونه حقّاً لله أن يسعتقد ذلك لله، ولا يمكن ذلك بالنسبة إلى الله؛ فإنّ الوساطة بين إثنين إغا تكون (١) بثالث، فلا تكون الوساطة لله بين نفسه وعبده.

والحاصل أنّ الاعتقاد بالوساطة ليس حقّاً لله، فيكون عطف الاعتقاد على التقرّب وجعله حقّاً لله باطلاً.

فإن قلت: كيف يتصوّر كون الشّفاعة لله وقد قال الله تعالى: (قل لله الشفاعة جميعاً) (٢) ؟.

قلت: معنى كون الشفاعة لله أنّ الشفاعة لا تكون (٣) لأحد إلا بإذن من الله له، والوساطة بهذا المعنى أيضاً حقّ له تعالى، ونحن نقول به بمعنى أنّ الوساطة بين العبد وخالقه للمخلوق لابد أن تكون بإذن منه تعالى، وهي بهذا المعنى عين الشفاعة ومحض له تعالى فلا يجوز أن يجعل أحد واستطة حنده إلا بإذنه، فيكون مأذوناً في الوساطة والشفاعة، فيكون الاستشفاع مأذوناً فيه، بل مأموراً به لقوله تعالى لنبيّه: ﴿فَأَذَنْ لَمَنْ شَعَنْ مَنْهُمُ والستغفرُ مَنْهُمُ والستغفرُ لَسَمَّهُمُ والستغفرُ والسَّعْفَرُ لِسَدَنْبِكَ والسَّعْفرُ في السَّعْفرُ والسَّعْفرُ والسَّعْفِرُ والسَّعْفِرُ والسَّعْفِرُ والسَّعْفرُ والسَّعْمِ والسَّعْفِرُ والسَّعْفرُ والسَّعْمِ والسَّعْمِ والسَّعْمُ والسُّعُونُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعُ والسَّعُونُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعْمُ والسَّعُمُ والسَّ

١ ـ في النسختين: يكون والانسب ما ذكرناه.

٢ ـ سورة الزمر: الآية ٤٤.

٣ ـ في الاصل: يكون، والصحيح ما أثبتناه.

٤\_سورة النور الآية ٦٢.

والمُؤمِناتِ (١) وغيرهما من الآيات، ولا يمكن أن يأذن في الشفاعة له وللائمة من ذريته بقوله: ﴿والسَّذِينَ آمَنوا واَتَّبَعَتْهُمُ الشفاعة له وللائمة من ذريته بقوله: ﴿والسَّذِينَ آمَنوا واَتَّبَعَتْهُمُ ذُرِّيَّتُهُمْ اللَّهِمْ الْرَبِّيَةُهُمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ ا

وعلى هذا نقول: الاستشفاع بالأصنام ليس مأذوناً فيه، بخلاف الاستشفاع بالأنبياء والأولياء؛ فإنّه أمر مأذون فيه، مرغوب إليه؛ فلا يكون شركاً. وسيجيء زيادة تحقيق وتوضيح لذلك إن شاء الله تعالى.

ثم قال: «إذا تحققت أنهم مفرّون بهذا، ولم يدخلهم في التوحيد الذي دعاهم إليه رسول الله عرفت أنّ التوحيد الذي جحدوه هو توحيد العيادة الذي يسميه المشركون في زماننا: الاعتقاد، كانوا يدعون الله ليلاً ونهاراً، ثم منهم من يدعو الملائكة لأجل صلاحهم وقربهم من الله ليشفعوا له، أو يدعو رجلاً صالحاً مثل اللّات، أو نبياً مثل عيسى الله وعرفت أنّ رسول الله الله قاتلهم على هذا الشرك ودعاهم إلى إخلاص

١ \_ سورة محمّد عَلَيْتُولُهُمُ ، الآية ١٩.

٢ ـ سورة الطور: الآية ٢١.

٣\_سورة المائدة: الآية ٣٥.

العبادة لله كما قال الله تعالى: ﴿فلا تدعوا مع الله أحدا﴾ (١) وقال تسعالى: ﴿لَسُهُ دَعْسُوهُ الحَسْقُ والذين يدعون من دونه لا يَسْتَجِيْبُونَلهم بشيء ﴾ (٢) انتهى محلّ الحاجة.

أقول: خلاصة مقصود المستدل بالآيات أنَّ الكفَّار والمشركين كانوا مقرّين بالله تعالى، وكونه ربّ الساوات والأرض، وبيده ملكوت كلُّ شيء، لكن لم يكن ذلك توحيداً دعاهم النبيُّ ﷺ لعدم الحاجة إلى الدعوة إلى ما هم مقرون به، فلزم أن يكون المدعو إليه من التّوحيد هو التّـوحيد في العبادة؛ بأن لا يدعوا(٣) غير الله تعالى، وتكون عبادتهم خالصة لوجه الله تـعالى، وحـيث إنّهـم أنكروا عليه عليه الله عنه أشرك اللائكة معد، ومنهم من أشرك رجلاً صالحاً كاللّات، ومنهم من أشرك نبياً مثل عيسي الله قاتلهم النبيّ على ذلك، وكَالْمَا يَقُولُونَ وَهِولاء شيفعاؤنا عند الله (٤) كما يقول به المشركون في هذا الزمان، فكما عاملهم النبيُّ ﷺ بالقتل والقتال لأجل جعلهم هؤلاء شفعاء، ولم يكونوا من أهل التوحيد، مع الإقرار بالله وكانوا مشركين لأجل

١ ـ سورة الجن: الآية ١٨.

٢ ـ سورة الرعد: الآية ١٤. وفي الأصل: فلا والصحيح ما أثبتناه.

٣ ـ في الأصل يدعون والصحيح ما ذكرناه.

٤ ــسورة يونس: الآية ١٨.

تشريكهم هؤلاء به تعالى في العبادة، فكذلك يكون حال كلّ من أستشفع عند الله بأحد من الأنبياء؛ فإنّه مشرك يجب المعاملة معه معاملة المشركين.

هٰذا خلاصة كلامهم. لكنّ الآيات المذكورة غير دالّـة عـلى مرامهم، وذلك لأنَّ الاستفهام في الآيات المذكورة تـقريريّ، ويتفرّع على إقرارهم بطلان عملهم ولوازمه، فيكون حاصل الكلام المتفرّع على إقرارهم بأنّ الله ربّ السماوات والأرض، وبيده ملكوت كلُّ شيء أنَّه أيّ منزلة لهؤلاء الآلهة الَّتي تدعونهم، وأيّ شيء يصدر عنهم ممّا هو من شأن الألوهية، يعني إذا كان ربّ السهاوات والأرض هو الّذي بيده ملكوت كلّ شيء، وهو يجير ولا يجار عليه، فلا يصدر مل غيره شلىء من هذه الامور، ومع عــدم حصول شيء [من] عُرِين فكيف تجعلون هـؤلاء آلهـة، وكـيف تتوسَّلُونَ بشيء لا يملك نفعاً ولا ضراً، وكيف تستشفعون بمن لا وجاهة له عند الله؟! فإنَّ الاستشفاع بشيء يتوقَّف على كونه قابلاً لها بكونه وجيهاً محترماً عند المستشفع إليه، فيكون تسمية هؤلاء آلهة خطأوباطلاً، وجعلهمشفعاء خطأ وباطلاً، والتعظيم والخضوع لهم خطأ وباطلاً؛ لعدم الموجب لذلك لهم؛ لأنَّ الموجب للـتعظيم والتكريم الانتساب إلى الله بنحو من الأنحاء من نبوّة أو ولاية أو صلاح، والخشبة المنحوتة أو الذهب المصوغ بشكـل مـرضيّ لا

انتساب إلى الله بنحو من الانحاء المذكورة، فتكريهم خطأ وباطل، والخضوع لهم بما لا يستحقّه غير الله تعالى خطأ وباطل. وعلى هذا فعمل النبي على مع هؤلاء المشركين بالمقاتلة إنما هو لكونهم مرتكبين للخطايا والأباطيل، وليس شيء منها فيا عليه المسلمون المرميّون بالشرك عند هؤلاء الجهاعة المستدلّين بهذه الآيات من الاستشفاع بالأنبيّاء والأعُمّ الله واللّو [ا]ذ بقبورهم، والاستغاثة بهم في الشدائد، وسيأتي زيادة بيان لذلك إن شاء الله تعالى.

ثم قوله: «التوحيد الذي جحدوه هو توحيد العبادة الذي يسمّونه المشركون في زماننا اعتقاد» الخ كلام لا يفهم معناه، بل لا محصل له: إذ المشركون في زمن الني الله من عبدة الأوثان المقرّون بالله تعالى وجحدهم توجيد العبادة غير ملازم لكون توحيد المشركين في زمانهم بزعمهم جحداً لتوحيد العبادة، بعد عدم عبادتهم وخضوعهم لأحد من الأنبياء والأولياء بكيفية العبادة والخضوع لله تعالى، وتسمية الاستشفاع بهم عبادة لهم غلط واضح؛ لأنّ التوسّل بالشّفيع لأجل الشّفاعة ليس عبادة له، بل إظهار لوجاهتهم عند الله، ولا مماثلة بين استشفاع عبدة الأوثان والمشركين (١) في زمان النبيّ على واستشفاع المستشفعين بالأنبياء والمشركين (١)

١ ـ في «س» و«ن» المشركون والصواب ما أثبتناه.

والأولياء حيث إنّ عبدة الأثان كانوا يعملون من أصناف العبادة لله ما يعملون للأصنام، ويجعلون الصنم معبوداً ليقبل الله عبادتهم ولم يكن لهم عبادة مخصوصة لله تعالى، واستشفاعاً بالأوثان، وهٰذا بخلاف استشفاع المستشفعين بالأنبياء والأولياء؛ فإنّ عباداتهم كلَّها لله، والاستشفاع كالاستغفار للعفو عن الذَّنـوب، وأين هٰذا من ذاك ؟! وقول الله تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ ولا يَنْفَعُهُمْ وَيَقَوْلُوْنَ هَوْلاء شُفَعَاؤُنا عِنْدَ اللَّهِ قُلُّ أَتُنَبِّئُوْنَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فَي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وتعالى عمًا يُشْركون (١) صريح في ذم عبدة الأوثان بتركهم عبادة الله، وبعبادتهم الأوثان، وتشميتهم لها شفعاء، وجعلهم من لا يستحقّ العبادة معبوداً لبعبادة لا يستحقّها غير الله تعالى، وهذا العمل تشريك منهم لله جَلَّ وَعَرَّمُ وَهُو لا يعلم لنفسه شريكاً في السماوات ولا في الأرض.

والحاصل أنّ عبدة الأوثان لم يكونوا عابدين لله ، بل كانوا يعبدون الأصنام زعماً منهم عدم قابليتهم لعبادة الله ، فكانوا يسعبدون الأوثان اليشفعوا لهم عند الله ، فتقضي مهاتهم وحوائجهم ، ولا مناسبة بين ذلك وبين الاستشفاع بالأنبياء

١ ـ سورة يونس: الآية ١٨.

والأولياء كما لا يخنى، مع أنّ الاستشفاع من أمور لا تجوز الا بإذن من الله تعالى عموماً أو خصوصاً، ف الاستشفاع بمن لم يأذن الله جعله شفيعاً باطل وحرام يدلّ عليه قوله تعالى: ﴿ولا يشفعون إلا الله يشفع عنده إلا بإذنه ﴾(١) وقوله تعالى: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾(١) فان عدم شفاعة الشفعاء إلاّ بالإذن في الشفاعة يستلزم لزوم الاستيذان في الاستشفاع للمستشفعين ومن يستشفع به، فن لم يجعل شفيعاً من قبل الله لا يستشفع به لكونه غير مأذون فيه.

وبتقرير آخر لا يُشَفِّعُ (٣) أحد عند أحد أحداً ما لم يعلم أو يظن كونه مقبول الشفاعة، فمن يمكن معرفة كونه كذلك كالمقربين عند السلاطين والأكابر والخصيصين من أصحاب العلماء يستشفع به الدلالة هذا الموقف على جواز الاستشفاع به وذلك أمر عقلائي ومن لم يعرف بهذا الوصف، فلا دليل على جواز الاستشفاع به بل يعد التوسل والاستشفاع به لغواً وباطلاً لا يقدم عليه إلا السفيه والعابث.

وحينئذٍ فنقول: إنَّ الأنبياء والأولياء حيث إنَّه معلوم كونه

١ ـ سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

٢ \_ سورة الأنبياء: الآية ٢٨.

٣\_في الأصل يستشفع، والصحيح ما أثبتناه.

مقبول الشفاعة عند الله جاز التوسّل بهم، وأمّا الخشب المنحوت والذهب المصوغ بشكل نبيّ أو ملك أو رجل صالح فلم يعلم كونه مقبول الشفاعة بل المعلوم عدمه، فكيف يجعل شفيعاً عند الله ؟ ولأجل ذلك أمر الله تعالى رسوله الأكرم على المخترون الله المعلوم عدمه بكل الأشياء بما لا يَعْلَمُ في السماوات والأرض) (١) يعني هل تخبرون الله العالم بكل الأشياء بما ليس في السماوات والأرض.

وحاصل الكلام أنّ الشريك لله تعالى ليس في السماوات والأرض حتى يعلمه، وشفيع يقبل شهادته عند الله مما لا يضر ولا ينفع أيضاً ليس في السماوات والأرض حتى يعلمه الله تعالى، فقولهم: هؤلاء شفعاؤنا عند الله شيء ينبئون الله بما لا يعلم في السماوات والأرض.

ثم إنّ الظاهر أنّ مراده بالمشركين في زماننا هم المستشفعون بالأنبياء والأولياء، العائذون بهم اللائذون بقبورهم، والمستغيثون (٢) بهم في الشدائد، لكن لم يعلم أنّ المشار إليه بالضمير في «يسميه» هل هو جحد التوحيد في العبادة أو غيره ؟ فان كان مرجع الضمير هو جحد التوحيد في العبادة فهو مع أنّه غير قابل لتسميته أعتقاداً، فإنّ الإنكار أمر عدمي لا يصح أن يجعل من

١ ـ سورة: يونس: الآية ١٨.

٢ ـ في الأصل: المستشفعين ... العائذين ... المستغيثين، والصحيح ما أثبتناه.

قبيل الاعتقاد الذي هو وجودي ـ كذب صريح، فإن أحداً ممسن يستشفع بالأنبياء والأولياء لم يجحد التوحيد في العبادة حتى أنهم جعلوا عبادة المرائي باطلة بعدم الخلوص فكيف يسمون شيئاً لم يقولوا به اعتقاداً، وإن كان مرجع الضمير غير جحد التوحيد في العبادة؛ فليس في الكلام ما يدل عليه.

والحاصل أني لم أستفد من هذه العبارة معنى متصوّراً معقولاً، لكنك عرفت ممّا تقدّم أنّ قوله: «وعرفت أنّ رسول الله على الكنك عرفت ممّا تقدّم أنّ قوله: «وعرفت أنّ رسول الله على على هذا الشّرك ودعاهم إلى الإخلاص» تخصيص لا دليل عليه؛ لاشتال أفعالهم على خطايا أربع كلّها أباطيل؛ فلا دليل على اختصاص فعل النبي على ومقاتلة رسول الله معهم بخصوص أحد الخطايا والأباطيل، ولو فرضنا الاحتصاص فهو بالنسبة إلى عبدة الأوثان، فلا ربط له بالمستثمّق عين بالأنبياء واللاولياء والداعين لهم للوساطة والشفاعة، من غير أن يجعلوهم معبوداً يعبدونهم بما للوساطة والشفاعة، من غير أن يجعلوهم معبوداً يعبدونهم بما بعبدون الله به وخضوعهم لهم بغير تلك الكيفية ليس بعبادة لهم، بل هو تعظيم وتكريم لهم باعتبار أنستسابهم إلى الله بسالاضافة التشريفية.

ثم قال: «وتحققت أن رسول الله على قاتلهم لتكون الطاعة كلها لله ، والنّدر كلّه لله ، والذّبح كلّه لله ، والاستغاثة كلّها لله ، وجميع انواع العبادات لله ، وعرفت أن إقرارهم بتوحيد الربوبية

لم يسدخلهم في الإسلام، وأنّ قسدهم المسلائكة والأنبياء يريدون شفاعتهم والتقرّب إلى الله بذلك هو الذي أحلّ دماءهم وأموالهم، عرفت حينئذٍ التّوحيد الذي دعت إليه الرّسل وأبئ عن الإقرار به المشركون.

أقول: خلاصة مقصود القائل أنّ النبيّ قاتل الكفّار لكون دعائهم ونذرهم وذبحهم لغير الله تعالى، واستغاثتهم وعباداتهم لغيره تعالى، ودعاهم إلى فعل ذلك كلّه خالصاً لوجهه الكريم، فانكروا عليه فقاتلهم ليردّهم عن ذلك إلى أن يكون كل ذلك لله، وقصدهم في هذه الأعمال للملائكة أو الأنبياء أو الأولياء للشفاعة عند الله عز وجل والتقرّب به لم يدخلهم في الاسلام بل أحل دماءهم وأمواهم للمسلمين، يريد بهذا البيان تأكيد ما ذكره من أنّ النبي الله كان يدعو المشركين المقرين بالله إلى التوحيد في العبادة. انتهى خلاصة المرام.

لكن غير خني على المتدبّر الخبير والمتدرّب البصير أنّ دعوة النبيّ فَيْ لاء المسركين إلى التوحيد في العبادة غير منافٍ لدعوتهم إلى وحدة الذّات والإقرار بكون الله تعالى خالق الساوات والأرض، وبيده ملكوت كلّ شيء بعد جعل الشريك له في العبادة دليل على قصورهم عن معرفة وحدة الحقّ بالذات؛ فإنّ العارف بذلك لا يمكن أن يسمّي غيره كائناً ماكان إلهاً، ولا يمكن

أن يستشفع بغيره للقرب إليه كما قال مولانا أمير المؤمنين الله في دعائه: «اللهم إنَّى أتقرّب إليك بذكرك واستشفع بك إلى نفسك الخ»(١) ولا يمكن أن يعبد غيره بالكيفيّة الخاصّة به، وعلى هذاكان دعوة النبيّ ﷺ لهم إلى معرفة حقيقة التوحيد الذاتي لا خصوص التوحيد بالعبادة، فانكروا عليه ذلك ﴿وقالوا أجعل الآلهة إلها واحداً إنّ هذا لشيء عجاب) (٢) وأيضاً قالوا: ﴿آمْشوا واصبروا على آلهتكم إنّ هٰذا لشيء يراد ما سمعنا بهٰذا في الملّة الآخرةِ إن هذا إلَّا أَخْتَلَاقُ﴾ بل كانوا شاكيِّن في وجود الله الواحد حيث قالوا لصالح علي حين قال لهم: ﴿ ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره هو الذي أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها (٣): ﴿يا صالح قد كُنْتَ فينا مرجواً قبل هذا أتنهانا أن نَـعْبُدَ مـا يَـعْبُدُ آباؤنا وإنّنا لفي شك ممّا تَدَّ عَوَلَنِهَا اللهِ مُريكِ ﴾ (٤) مضافاً إلى أنّ الحاق المستشفعين بالأنبياء والأولياء واللائمذين بقبورهم بالمشركين في زمن النبي عليه الله الله الله عليه حتى القياس الممنوع؛ لأنهم مع استشفاعهم بالأنبياء والأثمة المتك وقبورهم مقرون

١ \_انظر دعاء كميل في مفاتيح الجنان.

٢ ـ سورة ص: الآية ٥.

٣\_سورة هود: الآية ٦١.

٤\_سورة هود: الآية ٦٢.

بالتوحيد الذاتي والأوصافي والأفعالي والعبادي حتى أنهم حكموا ببطلان عبادات المرائي كما أشرنا إليه آنفاً، فكيف يلحقونهم بهؤلاء الثابت عليهم الخطأ والباطل في المقامات الأربعة المتقدّمة، وعدم اعتقادهم بالتوحيد في شيء من أقسام التوحيد.

وفي قوله: «أنَّ رسول الله ﷺ قاتلهم لتكون الطاعة كـلُّها لله، والنذر كله لله ، والذبح كله لله إشارة إلى أنّ المشركين في زمانهم ينذرون ويذبحون لغير الله، ويستشفعون بغيره، فيجب قتالهم كما فعل النبيِّ عَلَيْ اللَّهُ ذَلِكَ بِالمُشرِكِينِ في زمنه، لأجل فعلهم الأفعال لغيرالله، لكن ذلك \_ بالنسبة إلى من يعتقدونه(١) مشركاً في زمانهم \_كذب واضح؛ إذ ليس أحد من المسلمين ينذر لغير الله أو يذبح لغيره تعالى، مثلاً من أراد والدأ وطلبه من الله يقول: لله على صوم كذا أو صدقة كذا أن رزقني ولداً وكذا يقولون: لله على ذبح شاة إن رزقت ولداً ، والذَّبح في الحجّ والأضحيّة فمعلوم أنَّه لله ، أمَّا نذر الذَّبح لحضرة العبّاس اللَّهِ المتداول بين عوام النَّاس؛ فهو أيضاً ذبح لله، وإن كان تعبيرهم قاصراً عن مقصودهم؛ فـإنّ مـقصود النَّاذر كذُّلك النذر لله على أن يذبح ويتصدَّق بــــه ليكــون ثــوابـــه راجعاً إليه الله م فيكون هدية تهدى لكون قضاء حاجته بشفاعته

١ \_ في الأصل: يعتقدوه، والصحيح ما ذكرناه.

له عند الله في تلك الحاجة.

والحاصل أنّ كلّ المسلمين المستشفعين بالأنبياء والأولياء لا يقصدون بذٰلك كلَّه إلَّا الله معتقداً كسونهم واسبطة لفسيضه، [و] رابطة بين العبد وربّه بإذن من الله لهم في ذلك، قال الله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهَ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيها آسمه يسبِّحُ له فيها بِالغُدُوِّ والآصالِ رِجالُ لا تُلْهِيْهِمْ تجارَةُ ولا بِيعُ عن ذكر الله ﴿(١) الخ المفسّر على ما في تفسير الثعلبي بما رواه عن أبان بن تغلب عن بقيع بن حارث عن أنس بن مالك وبريدة عن النبي عَلَيْ أَنَّه عَلَيْهُ سئل لمَّا قرأ الآية: أيّ بيوت هذه البيوت؟ فقال: بيوت وفاطمة عليه منها؟ فقال: نعم من أفاضها(٢). وقوله عليه: «من أفاضلها» دالٌ على ما حققتاه في شرح [الم] زيارة الجامعة من أنّ بيت النبوّة هو بيت النبيّ ﷺ، وبيوت النبييّن من فروعه، وأفضليّة بيت على ﷺ باعتبار كونه بيت النبي ﷺ كما تمدل عمليه آيمة المباهلة؛ حيث جعل على الله علياً علي قلت في ذلك:

١ \_سورة النور: الآيتان ٣٦\_٣٧.

٢ ــ الدر المنثور للسيوطي في تفسير ألآية ج٥، ص٩١، ط١، بيروت.

٣\_سورة آل عمران:الآية ٦١.

بیت آل المصطفی مُذبدعا أذِنَ الله أن يُــــرْفعا

ليسَ رفعُ البَيتِ من بنيانِهِ

هــو شأنٌ مــن شــؤون الرفــعا

رفعه من ذكر اسمَ الله فيه

مــن رجـــالٍ خشّـعٍ والركـعا

ليس يلهيهم عن الذكر هـوى

نَـفْسِهِمْ مـن تـاجرٍ أو بَيِّعا

من شؤون الذُّكرِ لَهْ أَنْ يَجِعلوا

ربُّ ذاكَ البيتِ عبداً شافعا

فقد تحقق لك مما ذكرت أن المشركين لم يكونوا مقرين بتوحيد الربوبية حتى يدخلهم ذلك في الإسلام! لأن توحيد الربوبية لا يجتمع مع الشرك لسائر مقامات التوحيد، وعلمت أن أستشفاع المشركين بآلهتهم غير قابل للقياس على أستشفاع المستشفعين بالأنبياء والأولياء للهياس.

## [في بيان معنى التوحيد]

ثم قال القائل: «هٰذا التوحيد هو معنى قولك: لا إله إلا الله؛ فإنّ الإله عندهم هو الّذي يقُصد لأجل هذه الأمور، سواء كان

أقول: خلاصة مرامه بما يظهر من ظاهر كلامه أنّ الكفّار في زمن النبي عَلِيْ كانوا مقرّين بأنّ الخالق الرازق المدبّر هو الله وحده، وإنّما كانوا يقصدون من الآهة الّتي كانوا يعبدونها كائناً ماكان الأمور، ومعنى لا إله إلاّ الله الّذي دعاهم عَلِيه اليه هو ترك طلب هذه الأمور من هذه الآهة وأمَرَهم بطلب كلّ شيء من الله الّذي لا إله إلاّ هو، وهذا هو المراد من «لا إله إلاّ الله» وكلمة التوحيد.

لكن قد عرفت أنّ المشركين في زمن النبيّ للله يكونوا موحّدين مع إقرارهم بأنّ الله تعالى هو خالق السماوات والأرض،

١ \_سورة ص: الآية ٥.

وبيده كلّ شيء ﴿وهو يجير و لا يجار عليه ﴾ وكانوا يقولون ﴿أَجَعَلَ الآلهة إلها واحداً ﴾ وقوم صالح كانوا يقولون ﴿إنّنا لفي شكّ ممّا تدعوننا إليه مريب ﴾ ولو كانوا موحدين لما تكلموا بهذا الكلام، ولا كانوا مريبين فيا يدعوهم إليه صالح.

والحاصل أنّ المستشفعين بالأنبياء والأولياء واللائدين بقبورهم القائلين بأنّهم السيّد لا يريدون به إلاله في مقابل الله تعالى كماكان ذلك حال المشركين في زمن رسول الله على ولذلك دعاهم تعالى إلى كلمة التوحيد الّتي هي لا إله إلّا الله المراد بها معناها لا لفظها.

وقوله:«والكفّار الجهَال يعلمون أنّ مراد النبيَّ عَلَيْهُ هو أفراد

وكذا قوله: «والحاذق منهم يظن معناها لا يخلق ولا يرزق ولا يدبر الأمر إلا الله» كذب وفرية: إذ الحذاق منهم يقول: لا مؤثر في الوجود إلا الله بل يقول: كأن الله ولم يكن معه شيء، والعارف به لا يرى غير الله تعالى ويقول: هو الآن كهاكان.

وممّا ذكرنا من مجموع ما تقدّم علمت أنّ القائل لهذه الكلمات جعل الموحّد الحقيق مشركاً والشرك الحقيق توحيداً لزعمه بأنّ قول عابدي الأصنام: الله خالق السماوات والأرض مع قولهم: هؤلاء شفعاؤنا عند الله يجعلهم موحّدين (١)، وكونهم مشركين

١\_في الأصل: موحّد، والصحيح ما ذكرنا.

باعتبار جعلهم الأصنام شفعاء، وفساده ظاهر؛ فهو إمّا جاهل قسامر أو عدو قاهر فوسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون (١).

قُلْ لَمَنْ كَفَر مِنْ فَقْدِ البَصَرْ سَأْراكَ في غيدٍ مُرتَعِشاً وتسرى ذاك الندي كفرته قائلاً يا أحمقاً كفرتنى

مسلماً أسلمه خير البَشَرُ قايلاً مِنْ فزع: أين المفرُ ؟ في نعيم مستمرٌ مستقرْ ذُقْ هنيئاً لك ذا مَسَّ سَقَرْ

#### [فوائد معرفة معنى التوحيد]

ثم قال: «إذا عرفت ما ذكرت لك معرفة قلب، وعرفت الشرك الذي قال الله فيه ﴿إِنَّ الله لا يغفر أن يُشرَكَ بِهِ ويغفرُ ما دونَ ذلك لمنْ يشاءَ ﴾ (٢) وعرفت دين الله الذي أرسل به الرسل من أوّلهم إلى آخرهم، الذي لا يُقبل من أحد سواه، وعرفت ما احتج غالب الناس فيه من الجهل بهذا، أفادك فائدتين:

الأولى: الفرح بفضل الله ورحمته كما قال الله تعالى: ﴿قل بفضل الله ورحمته فبذلك فليفرحوا هو خير ممّا يجمعون﴾ (٣).

١ ــسورة الشعراء: الآية ٢٢٧.

٢ ـ سورة النساء: الآية ١١٦.

٣\_سورة الأعراف: الآية ١٣٨.

وأفادك أيضاً الخوف العظيم؛ فإنك إذا عرفت أن الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه، وقد يقولها وهو جاهل فلا يعذر بالجهل، وقد يقولها ويظن أنها تقرّبه إلى الله تعالى كما ظن الكفّار، خصوصاً أن ألهمك الله ما قصّ عن قوم موسى مع صلاحهم وعلمهم ما أنهم أتوه قائلين: ﴿الْجِعَلُ لِنَا إِلَها كما لهم الله هَا وَحَرْصَكُ على ما يخلّصك من هذا وأمثاله انتهى.

أقول: وخلاصة مرامه مع طول كلامه أنّك إذا عرفت بالتصديق القلبيّ أنّ الشرك هو العبادة لغير الله، وعرفت أنّ الدّين هو العبادة الخالصة له تعالى، واجتنبت الشرك الذي هو ذنب لا يغفر، صرت ممن يفرح بفضل الله ورحمته؛ حيث جعلت عبادتك خالصة لله ولم تشرك أحداً معه تعالى فيها وصرت متديّناً بدين أرسل به الرسل، ويحصل لك خوف من أن تنطق بكلام يوجب الكفر جهلاً أو ظنّاً بكونه مقرباً إلى الله تعالى كما يفعله الكفّار هذا حاصل مرامه.

لكنك عرفت ممّا قدمنا فساد كلامه؛ فإنّ الشرك الثابت لعبدة الأصنام لم يكن شركاً في العبادة بل كانوا مشركين بمّام مقامات

١ ـ سورة يونس: الاية ٥٨.

التوحيد، بل ما استدل به من آية ﴿ آجعل لنا إلها كما لهم آلهة ﴾ دليل على التزامهم بإمكان تعدّد الآلهة بل وقوعه، وعلمت عدم شباهة ما عليه المستشفعون بالأنبياء والإولياء واللائذون بسقبورهم للاستشفاع الذي كان يقول به عبدة الأصنام بقولهم: ﴿ هُو لاء شفعاؤنا عند الله ﴾ (١) وعرفت أنّ الدّين الذي أتى به الرسول على هو الاعتقاد بالتّوحيد، وحقيقة معنى لا إله إلا الله الغير الحاصل إلّا باعتقاد التوحيد في المقامات الأربع، وعرفت أنّ التوحيد ليس عبارة عن التلفظ بلا إله إلا الله ، ولا يراد منه أنّه لا يخلق ولا يرزق ولا يدبّر الأمر إلّا الله .

ثمّ إنّ الفرح ليس فائدة لما قاله القائل؛ من حيث إنّ المعرفة والاعتقاد القلبي، عقالاته حاصل له بفضل الله ورحمته، فإنّ ﴿كُلُّ حزبٍ بِما لَدَيْهِمْ فَرِحُون ﴾ (٢) حيث ينزعمون أنّ ما (٣) عندهم بفضل الله ورحمته، وكذلك الخوف حاصل لكلّ من لا يعلم عاقبة أمره حتى أنّ يوسف الله يقول: ﴿توقني مسلما والحقني بالصالحين ﴾ (٤) هذا مع أنّ الكلمة الصادرة الموجبة للكفر جهلاً

١ ـ سورة يونس: الآية ١٨.

٢ ـ سورة المؤمنون الآية ٥٣ والروم: ٣٢.

٣-في الأصل: ممّا، والصحيح ما ذكرناه.

٤\_سورة آل عمران: الآية ٦٧.

غير قابلة للخوف منها فضلاً عن الكلمة التي يظن كونها مقرّبة، والاستشهاد بكلام قوم موسى -حيث قالوا: (اجعل لنا إلها كما لهم آلهة الهه في غير محلّه؛ فإنّه لم يصدر عنهم ذلك تعنّتاً، بل زعماً منهم أنّ ذلك طريق مرضيٌ، والذّم المترتّب على طلبهم إنمّا هو على التقليد في الاعتقاد مع كونهم في سبيل الانقياد.

وبعبارة أخرى توبيخهم إغا هو على التكلم بغير تأمل في حسنه وقبحه، على كونهم وصير ورتهم كفاراً بذلك، بمعنى أنهم كانوا مع إسلامهم وإيمانهم ملومين؛ لتكلمهم بكلام لا ينبغي أن يصدر عن مثلهم، بسبب عدم التأمل في حسنه وقبحه، وهذا واضح لمن له أدنى إدراك ينجيه من الهلاك.

خُـلُما قُـلتَ بزعم فَالْسِدِ بِياطِلُ نِسمعُهُ من حاسدِ تَـرَكَ الرَّشدَ وأمراً رابحاً صار فرحاناً بشغل كاسدِ نستعيذ بالإله الأحَـدِ من ذعين بلسانِ جاحدِ

## [في وجوب التسلح بالعلم لمواجهة أعداء الله]

ثم قال القائل: «واعلم أنّ الله تعالى لم يبعث من حكمته نبّياً بهذا التوحيد إلّا جعل له أعداء كما قال تعالى: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبيّ عدّواً شياطين الإنس والجنّ يوحي بعضهم إلى بعض

زخرف القول غُرُوراً (١) وقد يكون لأعداء الدين علوم كثيرة وكتب وحجج كما قال تعالى: ﴿فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم (٢).

إذا عرفت ذلك وعرفت أنَّ الطريق إلى الله لا بَد له من أعداء قاعدين عليه أهل فصاحة وعلم وحجج، فالواجب عليك أن تعلم من دين الله ما يصير سلاحاً لك تقاتل به هؤلاء الشياطين الَّذين قال: إمامهم ومقدَّمهم لربِّك: ﴿الْأَقْعَدِن لَهُم صَارَاطُكُ المستقيم ثم لآتينهم من بين أيديهم و من خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين (٣) ولكنَّك إن أقبلت على الله وأصغيت إلى حجم الله وبيِّناته فلا تخف ولا تحزن ﴿ إِنَّ كيد الشيطان كان ضعيفاً ﴿ العاملي من الموحّدين يغلب أَلْفاً من علماء هؤلاء المشركين كما قال الله تعالى: ﴿وإنّ جندنا لهم الغالبون (٥) فجند الله هم الغالبون بالحجة واللسان كما هم الغالبون بالسيف والسنان، وإنَّما الخوف على الموحَّد الَّـذي

١ \_سوة الانعام: الآية ١١٢.

٢ ـ سورة غافر: الآية ٨٣.

٣ ـ سورة الاعراف: الآية ١٦.

٤ ــ سورة النّساء: الآية ٧٦.

٥ ـ سورة الصافات: الآية ١٧٣.

يسلك الطريق وليس معه سلاح، وقد من الله تعالى علينا بكتابه السذي جعله: ﴿تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين﴾(١) فلا يأتي صاحب باطل بحجّة إلّا وفي القرآن ما يناقضها وبيان بطلانها كما قال الله تعالى: ﴿ولا يأتونك بمثل إلّا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً﴾(٢) قال بعض المفسّرين: هذه الآية عامّة في كلّ حجة يأتي بها أهل الباطل إلى يوم القيامة، وأنا أذكر لك أشياءً مما ذكر الله في كتابه جواباً لكلام احتجّ به المشركون في زماننا علينا» انتهى.

وحاصل مرامه مع طول كلامه مان الأنبياء السالكين سبيل التوحيد سلكوا طريق الحق، وكان لم أعداء علماء؛ وعندهم حجج وبينات على ما عندهم، وكانوا مغلوبين للأنبياء بحججهم الحقة وبيناتهم الدافعة لحججهم وكانوا غلبين عليهم بالحجج؛ لكونهم جند الله، فكذلك كلّ من يكون موحداً يسلك سبيل الحق له أعداء من هؤلاء المشركين في زماننا وعندهم حجج يبطلها ما في كتاب الله لكونه تبياناً لإبطال كل باطل من الحجج، ونذكر من الكتاب ماأجاب الله تعالى من حجج المشركين في زماننا بعد ذكر حججهم. هذا خلاصة مرامه، وهو كلام حق يريد به الباطل كما سنبينه هذا خلاصة مرامه، وهو كلام حق يريد به الباطل كما سنبينه

١\_سورة النحل: الآية ٨٩.

٢ \_سورة الفرقان: الآية ٣٣.

ونوضّحه إن شاء تعالى.

بيان ذلك أن حجج الأنبياء على أعدائهم غير قابل للتشكيك والشبهة إلا بلجاج وعناد، وتسمية المعجزات سحراً تعمداً وتعنّتاً، وليس الأمر في كلّ من يدّعي سلوك طريق الحق مستدلاً عايقطع ببطلانه العقلاء المتفطّنون كذلك، بل كلّ مدّع بالنظر الدقيق الخالي من اللجاج والعناد موقن بحقيقة معتقده ودلالة دليله عليه، ويدّعي الغلبة على خصمه يزعم كونه من جند الله.

نعم يوجد بين المجادلين من يوقن بالحق قلباً ويجحده لساناً لأغراض متوقّفة على سلوك هذا المسلك، و إلى طائفة منهم يشير قوله تعالى: ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلوا فانظر كيف كان عاقبة المفسيين ﴿ الله وكا يرى ممّن يتمسّك في حلية النهب بأنّ الغزو كسب النبي على متمسّكاً بحلية الغنائم المأخوذة من دار الحرب، ولا يصغون إلى كلام من يقول بحرمة ذلك إلا بشروط معيّنة في باب الجهاد، ولا يقبلون حججهم باللسان مع كونهم مذعنين بذلك بالقلب والجنان حرصاً منهم على النهب، وشوقاً لهم منهم إلى الغصب في أخذ أموال الناس بالاختلاس، ويزيد ذلك وضوحاً ما نذكر في الجواب عن حجج المشركين في زمانهم إن شاء الله تعالى.

١ ـ سورة النمل: الآية ١٤.

# [في كيفية جواب أهل الباطل]

ثم قال القائل: «فنقول جواب أهل الباطل من طريقين: مجمل ومفصّل؛ أمّا المجمل فهو الأمر العظيم والضائدة الكبيرة لمن عقلها، وذلك قوله تعالى: ﴿هُو الَّذِي أَنْزُلُ عَلَيْكُ الكتاب منه آيات محكمات هنّ أمّ الكتاب وأخر متشابهات فأمّـا الذين في قلوبهم زَيْغُ فَيتَّبِعُونَ ما تَشابَهَ منه أبتغاءَ الفتنة وأبتغاء تَأْوِيلهِ وما يَعْلَم تأويلَهُ إِلَّا اللهِ ﴾(١) الآية وقد صح عن رسول الله ﷺ أنّه قال: «إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الَّذين سمَّى الله فاحذروهم» (٢) مثال ذلك إذا قال لك بعض المشركين: ﴿ أَلا إِنَّ أُولِيهِ اعْ أَلَّهُ لا خُوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ (٣) وإنَّ الشفاعة حلَّ وإنَّ الانبياء الله الله ، أو ذكر كلاماً للنبئ ﷺ يُسُبِّنُكُ أَنَّ بَهِ يَعْلَى شَيْءً من باطله وأنت لا تفهم معنى الكلام الَّذي ذكره، فجاوبه بأنَّ الله تعالى قال: إنَّ الذين فى قلوبهم زيغ يتركون المحكم ويتبعون المتشابه وما ذكرته لك من أن الله ذكر أنَّ المشركين مقرّون بالربوبيّة ، وأنَّ <sup>(٤)</sup>

١ \_سورة آل عمران: الآية ٧.

٢ \_كنز العمال ١:١٩٣.

٣\_سورة يونس: الآية ٦٢.

٤ \_ في الأصل: وأنّه.

كفرهم يستعلق عسلى المسلائكة والأنبياء والأولياء، مع قولهم: ﴿ هٰؤُلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ هذا أمر محكم بين لا يقدر أحد أن يغيّر معناه، وما ذكرته لي أيّها المشرك من القرآن أو كلام النبي على لا أعرف معناه، ولكن أقطع بأنّ كلام الله تعالى لا يتناقض، وأنّ كلام النبي على لا يخالف كلام الله. وهذا جواب بيّد سديد، لكن لا يفهمه إلّا من وفقه الله تعالى، فلا تَسْتَهْوِنْ بِه فإنه كما قال الله ﴿ وما يلقّاها إلّا الذين صبروا وما يلقّاها إلّا ذو حظ عظيم ﴾ (١) انتهى.

وخلاصة مرامه على طول كلامه أنّ الإقرار بالرّبوبيّة من مشركي زمان رسول الله علم فتال النبيّ الله معهم لكونهم مشركين صريح في أنّ الشرك فيهم إغّاكان لقولهم: ﴿هُولُوا مُشَعُعُونُ مُتَشَابِها ، فالمستدلّ شعفاؤنا عند الله و تنافضه الآية فيكون متشابها ، فالمستدلّ بالآية للاستشفاع بالأولياء متبع للمتشابه ، فيجب الحذر منه لزيغ في قلبه ، و بالآخرة يرجع حاصل كلامه إلى تعليم من يتبع كلامه بإنكار كلّ دليل يقال على خلاف ما فهمه من الآيات الدالّة على إقرار المشركين بالربوبية ، وقولهم: ﴿هُولُاء شَدُفُعَاوُنَا عَنْدُ الله } بعنوان أنّه من المتشابه في مقابل تلك الآيات .

١ ـ سورة فصلت: الآية ٣٥.

لكنّك بأدنى تأمّل فيا تلونا عليك سابقاً تطّلع على فساد هذه الكلمات من جهات شتي.

الأولى: أنّ الإقرار بالرّبوبيّة لا يسنافيه الشرك، ولا يستلزم التوحيد الحقيقي الّذي هو مدلول لا إله إلّا الله بالنسبة إلى توحيد الذّات وتوحيد الأفعال الدالّ عليه قوله تعالى: لا حول ولا قوة إلّا بالله العلي العظيم (١) والتوحيد في الصفات المستفاد من قوله تعالى (اليس كمثله شيء) والتوحيد في العبادة المستفاد من قوله تعالى (اليعبدوا الله مخلصين له الدين) (١).

الثانية: كيفية أعمال هؤلاء المشركين بالنسبة إلى الأصنام فإنهم كانوا يعملون لهم ما يختص بالله تعالى المستفاد من قوله تعالى: ﴿لا تسجدوا للشمس ولا للقمر ﴾ [٣] الخ.

الثالثة: كيفية استشفاعهم و حيث كانوا يقولون: عبادتنا هذه للأصنام موجبة (٤) لحصول قربنا من الله خالق السهاوات والأرض، وهذا خارج عن استشفاع المستشفعين بالأنبياء و الأولياء ولا مناسبة بينها.

١ \_الآية هكذا: ﴿لا قوَّة إِلَّا بالله ﴾ سورة الكهف: الآية ٣٩، وما ذكر المؤلَّف سهو منه.

٢ ــسورة البيّنة: الآية ٥ وفي الأصل: فاعبدوا والصحيح ما أثبتناه.

٣\_سورة فصلت: الآية ٣٧.

٤ ـ في الأصل: موجب والصحيح ما ذكرناه.

الرابعة: من حيث الإذن في الاستشفاع؛ فإنّ الاستشفاع بالأصنام أو الملائكة المعبودة أو النبيّ المعبود غير مأذون فيه، بخلاف الاستشفاع بالأنبياء والأولياء؛ فإنّه مأذون فيه.

الخامسة: من حيث الاشتراك في الاسم؛ إنّهم كانوا يستون الأصنام المقول فيها (هؤلاء شدفعاؤنا) آلهة فقال الله تعالى: (أإله مع الله تعالى الله عمّا يشركون) (١) وهذه المقالة عند المستشفعين بالأنبياء والأولياء كفر لا يستر، وذنب لا يغفر، فالقياس مع بطلانه من أصله ليس له جامع، ووجود الفرق عنه مانع.

إيقاظ وتبصرة:

قد أعمل هذا القائل الشيطنة والتقلب إغفالاً للمراجع إلى كلامه؛ حيث أسقط تتمّة الآية، وذكر الآية إلى حدّ قوله تعالى: ﴿والراسخون في ﴿وما يعلم تأويله الا الله ﴾ (١٦ قوله تعالى: ﴿والراسخون في العلم يقولون آمنا به كلّ من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب الثلا يتوجّه إليه سؤال إلزاميّ وهو السؤال عن معنى «الراسخون في العلم»، وأنّه من المراد منهم، والقول بأنّه كلام مستأنف وليس عطفاً على الله حتى يكون المراد أن: ﴿الراسخون

۱ ــسورة النمل: الآية ٦٣. وفي الأصل: «آلهة» والصحيح ما ذكرنا. ٢ ــسورة آل عمران: الآية ٧.

في العلم) يعلمون تأويله، بل هو كلام مستأنف، و المراد منه أنّ العلماء الذين لا يعلمون التأويل ﴿يقولون كلّ من عند ربّنا ﴾ باطل(١١) جدّاً؛ فإنّ استيناف الكلام مقتضِ لانحصار العلم بالتأويل في الله تبارك وتعالى، كما قصد القائل بترك تستمة الآية إيهام الانحصار غافلاً عن ورود الاعتراض على الله بـذلك بأن يقال: الكلام المتشابه اللذي لا يعلم معناه إلّا المتكلم يكون صدوره منه وتكلُّمه به لغواً ، وإنَّما يخرجه عن اللغوية وجود من يعلم تأويله ومعناه غير المتكلِّم، وحينئذِ يسأل عـن القـائل إنَّ ﴿الراسخون في العلم﴾ العالمون بتأويله إذا ذكروه وثبت عسندنا المراد منه هل يدخل حينئذٍ في الحكم أو لا ؟ فان قال: نعم يدخل في المحكم قلنا فالمتبع للمتشلبه أنتر بعد العلم بمفاده وتأويله من بيان الراسخين في العلم ليُمُنُّ عَنْ يَكُون في قلبه زيغ، و إن قال: لا يدخل في المحكم، قلنا فما ثمرة البيان الصادر من الراسخين في العلم؟ فإن رجع القول بانحصار العلم بتأويله في الله تبارك وتعالي عاد الاعتراض بكون التكلُّم بما لا يـعلمه أحــد لغــواً وقــبيحاً لايصدر عن أدني متكلّم فضلاً عن الحكيم تعالى، وإذا ثبت كون بيان الراسخين في العلم مخرجاً للكلام عن كونه متشابهاً. وصار

۱ \_هذا خبر لقوله: «والقول».

بذلك داخلاً في المحكم فنقول: إنّ الفرد الظاهر المنصرف إليه لفظ (الراسخون في العلم) هم الأنبياء والأولياء، أعني أوصياءهم المتعلّمين منهم، الحائزين لعلومهم، فيجب على كلّ مسلم سؤالهم عن تأويل المتشابهات، والأخذ بمقالتهم، فربما يختلط الأمر على العامّي فيزعم المحكم متشابهاً كما مثّل القائل المتشابه بقوله تعالى: (ألا إنّ أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون)(١).

إلى أن قال: «وأنت لا تفهم معنى الكلام الذي ذكره، فجاوبه بقولك إن الله تعالى ذكر في كتابه أنّ الذين في قلوبهم زيخ يتركون المحكم ويتبعون المتشابه الخ» وحينئذ بعد السؤال من الراسخين يعلم كونه محكماً أو متشابهاً، وعلى تقدير كونه متشابها يعلم تأويله ومعناه ببيانه، ويداخل حينئذ في المحكم، فينحصر اتباع المتشابه بمن لا يُستأل من الراسخين في العلم، ويأوّل على مقتضى مرامه، ومراده ابتغاء الفتنة.

ثم إنّ قول القائل: «وأنت لا تفهم معنى الكلام الذي ذكره فجاوبه الخ» مغالطة وإغفال وتعليم للتجاهل والاضلال؛ فإنّ كلّ من عرف لغة العرب علم الموضوع له الألفاظ من كلمة «ألا» التنبيه ولفظ «الأولياء» الّـذي هـو جمع الوليّ و «لا» النافية و

١ ـ سورة يونس: الآية ٦٢.

«الخوف» و «الحزن» وفهم المراد من هذه الجملة المتكررة في القرآن في موارد كثيرة منها قوله تعالى ﴿فَمَنْ تَبِعَ هُداي فَلَا حَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (١) أي من أتبع رسلي الهادين للنّاس إلي ﴿فلا خوف ﴾ عليه من العقبات الموحشة ﴿ولا هم يحزنون ﴾ من البليّات والمكاره المتوجّهة ؛ لعلمهم بأنّ الله تعالى لا يعذب المهتدين الذين هم أولياؤه وأحبّاؤه.

ومنها قوله تعالى: ﴿الدّين آمنوا والدّينَ هادُوا والنّصارى ومنها قوله تعالى: ﴿الدّينَ آمنوا والدّوم الآخر وعمل صالحاً فلهم أجْرُهُمْ عِنْدَ ربّهِمْ ولا خوف عَلَيْهِمْ ولا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ (٢) فجعل الإيمان بالنبي وَلَيْهُمْ وكذلك المؤمنين بالله والقيامة من الطوائف المذكورة، ومأجورين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون.

ومنها قوله تعالى: ﴿ لِللَّهِ مَنْ أَسِلُم وَجِهِهِ شُهُ وَهُوَ مُحْسِنَ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ولا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ولا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٣) فجعل الجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ولا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ولا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٣) فجعل التوجّه إلى الله مسلماً معالعمل الحسن مناطأ لعدم الخوف والحزن.

ومنها قوله تعالى: ﴿الدِّينَ يُنْقِقُونَ أموالهم في سبيلِ الله ثم لا يُتبعون ما أَنْفَقوا مناً ولا أذى لهم أجرهم عند ربّهم ولا خوف

١ \_سورة البقرة: الآية ٣٨.

٢ ـ سورة البقرة: الآية ٦٢.

٣\_سورة البقرة: الاية ١١٢.

عَلَيْهِمْ وَ لا هم يَحْزَنُونَ ﴾<sup>(١)</sup>

ومنها قوله تعالى: ﴿الدّين يُنْفقونَ أموالَـهُمْ بِاللّيلِ والنّهارِ سرّاً وَ عَلانيةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبّهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ولا هُـمْ يَحْزَنُونَ﴾(٢) إلىٰ غير ذلك ممّا لا نحتاج إلىٰ ذكره بتامه.

والحاصل أنّ عدم فهم معنى آية ﴿ أَلا إِنّ أولياء الله لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ولا هُمْ يَحْزَنُون ﴾ (٣) للعارف بلغة العرب شيء لا يساعد عليه وجدان أحد، وعدّ ذلك من المتشابه لا يصدر إلّا من معاند ألدّ كما أنّ جعل الإقرار بالربوبيّة دليلاً على كون الشّرك جعلهم الآلهة شفعاء عند الله، وقياس المستشفعين بالأنبياء والأولياء عليهم بجامع الاستشفاع أمر لا يساعد عليه عاقل واحد سوى اللّجوج المعاند، وقد سبق منا عدم الجامع للقياس وعدم المنافاة بين الإقرار بالرّبوبيّة ونقصان التوحيد، وسنزيدك وضوحاً فيا يأتي إن شاء الله تعالى.

وأمّا عدم فهم كلام من يقول بالشفاعة وأنّ الأنبياء لهم جاه عند الله بجعله من المتشابهات \_ فمن أعجب العجائب؛ لأنّ عدم فهم حقي[ق]ة الشّفاعة إن كان لأجل عدم إمكان الإذن فيها، فقول

١ ـ سورة البقرة: الاية ٢٦٢.

٢ ـ سورة البقرة: الآية ٢٧٤.

٣ ـ سورة يونس: الآية ٦٣.

الله تعالى: ﴿من ذا الدي يَشْدَفَعُ عِنْدَهُ إِلّا بِإِذِنِهِ ﴿ اللهِ عِلَا مِرِيمُ فِي إِمَانِهُ وَوَقَوَعِهِ ، وإنْ كان لأجل كونها دعوة وتوجها إلى غير الحق ، فع فرض الإذن فيها يخرج عن كونها دعوة وتوجها غير مأذون فيه ، وإن كان لأجل عدم وجاهة الأنبياء والأولياء الميك عند الله فهو انكار للبديهيّ ؛ فان وجاهته هي التي صارت سبباً لنبوتهم وولايتهم ، ولولا تلك الوجاهة المعبر عنها بالقرب إلى الله لكان تقدّمهم على غيرهم ترجيحاً بلا مرجّح ، والأدلّة على وجود تلك الوجاهة كثيرة مذكورة في علمي الحكمة والكلام ، وقد ذكرنا بعض الكلام في ذلك في شرح [ال] زيارة الجامعة عند قول الإمام الحجة : «يا أهل بيت النبوة ﴿ اللهِ والله على مظانه .

قل لمن يظهر ديناً مَنُوَّمَنا مَنُوَمَنا مَنُوَمَنا مِنْ اللهِ ال

فتلخّص ممّا ذكرنا وتبيّن لك أنّ هذا القائل منكر للشفاعة الّتي

١ ـ سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

٢ \_ راجع الزيارة الجامعة في مفاتيح الجنان للشيخ عباس القمي (ره).

هي من واضحات الدين ومصرحات الفرقان المبين آيات عديدة ، ومنها قوله تعالى: ﴿ولا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمَنِ آرْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتهِ مُشْفَعُونَ﴾ (١) ومنها قوله تعالى: ﴿لا تنفع الشفاعة عنده إِلَّا لَمَن أَذَن لَه ﴾ (١) الخ وأمثال ذلك .

وظهر لك أنَّه هو الجاحد لما نطق به التنزيل العظيم، وحكم به ضرويّ دين النبيّ الكريم ﷺ وأنّ الكفر والشرك مردود إليه دون من نسب ذلك إليه من المسلمين والمؤمنين الموحّدين، نعم ذلك عاقبة من ترك أحد الثّقلين، وأستغنىٰ وأغترٌ بفهمه عن الرّجوع والأخذ بثاني الوديعتين اللَّتينِ أودعهما النبيِّ لللَّهُ أمَّته في الروايات الصحيحة المقبولة عند الطرقين بقوله على: «إنى تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعبترتي، ثم إنَّه ﷺ لم يكتف في الحكم بـــلزوم الجمع بينهما بحرف الواو الذي هو للجمع، بل أكدّ ذلك بعد ضم إصبعيه بقوله عَلَيْهُ: «لن يفترقا حتى يردا على الحوض »(٣) مع التعبير بكلمة «لن» الّتي هي لنفي الأبد دون كلمة «لا» قال الله تبارك وتعالى: ﴿ثم كان عاقبةُ الَّذين أساءوا السُّوآيُ أن كذَّبوا

١ \_سورة الأنبياء: الآية ٢٨.

٢ ـ سورة سبأ : الآية ٢٣ وفي الأصل حذفت كلمة «عنده» وزيدت الواو قبل : لا تنفع .
 ٣ ـ راجع الحديث في مسند أحمد ٣ : ١٤ .

بآيات الله وكانوا بها يَستهزئون﴾(١).

#### [الجواب المفصل على أهل الباطل]

ثمقال «أمّاالجواب المفصّل فإنّ أعداءك لهم اعتراضات كثيرة يصدّون بهاالناس منها قولهم: نحن لا نشرك بالله شيئاً ، بل نشهد أنّه لا يخلق ولا يرزق ولا يحيي و لا يميت ولا يدبّر الأمر ولا ينفع ولا يضرّ إلّا الله وحده لاشريك له ، وأنّ محمداً على لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً فضلاً عن عبد القادر وغيره ، لكن أنا مذنب والصالحون لهم جاه عند الله وأطلب بهم ، فجاوبه بما تقدّم ؛ وهو أنّ الذين قاتلهم رسول الله على مقرّون بما ذكرت ومقرّون بأنّ أوثانهم لاتدبر شيئاً ، وإنما أرادوا بما قصدوا الجاه والشفاعة ، وأقرأ عليه ما ذكره الله وفهمه في كتابه ووضّحه». انتهى .

يعني به الآيات التي دُلَتُ عَلَى الإِقْرَارَ بِأَنَّ اللهِ خَالَق السهاوات والأرض، وبيده كل شيء.

ثم قال: «فإن قال هؤلاء:الآيات نزلت فيمن يعبد الأوثان كيف تجعلون الأنبياء كيف تجعلون الصنام، أم كيف تجعلون الأنبياء أصناماً؟ فجاوبه بما تقدّم، فإنه إذا أقرّ بأن الكفّار يشهدون بالرّبوبيّة كلّها لله وأنهم ما أرادوا بمن قصدوا إلّا الشفاعة، ولئن

١ ــ سورة الروم: الآية ١٠. وفي الأصل يجحدون والصحيح ما أثبتناه.

أراد أن يفرّق بين فعلهم وفعله بما ذكر فاذكر له أنَّ الكفَّار منهم من يدعو الصّالحين والأصنام، ومنهم من يدعو الأولياء الذّين قال الله فيهم: ﴿أولئك الَّذين يدعون يبتغون إلى ربَّهم الوسيلة أيُّهم أقرب ويرجون) من الله ﴿رحمته ويخافون عذابه ﴾(١) الآية ويدعون عيسى بن مريم ﷺ وأمّه وقد قال الله تعالى: ﴿مَا المسيح بن مريم إلّا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمّه صديقة كانا يأكلان الطعام انظر كيف نبين لهم الآيات ثم انظر أنى يؤفكون﴾ (٢) واذكر قوله تعالى: ﴿ويوم نحشرهم جميعاً ثم نقول للملائكة أهولاء إياكم كانوا يعبدون قالوا سبحانك (٣) الآية وقوله تعالى: ﴿وإذ قال الله يَا عِيسَى ابنَ مريمَ أأنت قبلت للناس أتخذوني وأملى الهين مان دون الله الأية فقل له:عرفت أنَّ الله كفُر مَنْ عَبُدُ الأصنام وكفر أيسضا من عبد وأنا أشهد أنَّ الله هـو النـافع الضـارّ الـذي لا أريـد إلّا مـنه، والصالحون ليس من الأمر شيء ولكن أقصدهم أرجو من الله

١ ـ سورة الإسراء: الآية ٥٧.

٢ ـ سورة المائدة الآية ٧٥.

٣ ـ سورة الأنعام: الآية ٢٢.

٤\_سورة المائدة: الآية ١١٦. و حذفت عبارة (ابن مريم) من الأصل.

شفاعتهم.

فالجواب أنَّ هٰذا قول الكفّار سواء بسواء؛ فاقرأ عليه قول الله تعالى: ﴿مَا نَعَبِدُهُمْ إِلَّا لَيُقْرِبُونَا إِلَىٰ اللهُ زَلْقَى ﴿(١) ويقولُونَ: ﴿مَا نَعَبِدُهُمُ إِلَّا لَيُقْرِبُونَا إِلَىٰ اللهُ زَلْقَى ﴾(١) ويقولُونَ: ﴿مَوْلَاء شَفْعَاؤُنَا عَنْدُ الله ﴾.

واعلم أنَّ هذه الشبه الثلاث هي أكبر ما عندهم، فإذا عرفت أنَّ الله وضّحها في كتابه وَفَهِمْتها فهماً جيّداً فما بعدها أيسر منها» انتهى موضع الحاجة.

وخلاصة مرامه أنّ المشركين في زماننا أكبر حججهم على صحة عملهم أمور ثلاثة وقد أجاب الله تعالى عنها كلّها في كتابه:
الحجّة الأولى: قولهم: إنّا لسنا مشركين بالله، بل نحن نقول ونعلم أنّ كلّ الأمور المذكورة بيد الله وحده لا شريك له، ونقول: إنّ محمداً على عبده لا علك لنفسه نفعاً ولا ضرّاً، وإذا كان هو على كذلك فغيره من الأنبياء والأولياء بطريق أولى لا علكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرّاً ولكن لوجاهة له ولهم عند الله أطلب غفران ذنوبي بهم من الله، وليس هذا بشرك، وإنّ ما عليه عبدة الأصنام لهو شرك.

الثانية: أنّ في الاستدلال بالآيات الدالّة على إقرار المـشركين بـالربوبيّة تشبيه الأنـبياء والصّـلحاء بـالأصنام وهـو مـناف

١ ـ سورة الزمر: الآية ٣.

لمقاماتهم العالية.

الثالثة: أنّ عبدة الأصنام كانوا يريدون الأمور من الأصنام، ونحن نريدها من الله لا من الأنبياء والصّالحين، بل نرجو من الله قبول شفاعتهم إذا شفعونا.

وحاصل جواب القائل عن الحبجّة الأولى أنّ الآيبات الدالة على إقرار عبدة الأصنام بالربوبيّة تعيّن وتوجب(١) انحصار جهة شركهم في جعلهم شفعاء، والمشركون في زماننا أييضاً مـقرّون بالربوبيّة ويجمعلون الأنبياء والصّلحاء شفعاء فيتساوون في الاعتقاد والعمل، ويشتركون في كونهم مشركين، وأنت \_ بـعدما أحطت خبراً بما قدّمته لك من أن خطأ عبدة الأصنام لم ينحصر في الاستشفاع الغير المأذون فيه من قبل الله تعالى، بل من جهات عديدة وخطايا شديدة عرفت أن الجواب مغلطة غير سديدة ونزيدك وضوحاً بأن نقول عبدة الأصنام لم يؤمنوا بالنبي عَلَيْ وإلا لقبلوا قوله على التوحيد، ولم يقاتلهم النبي على الشَّرك، والمستشفعون بالأنبياء إنما يستشفعون بهم بعد الايمان بهم واعتقاد وجاهتهم عند الله لنبوتهم المقتضية لذلك ، فالقياس فاسد والتشريك في العمل والاعتقاد لا يجده ولا يقول به إلَّا المعاند.

١ ـ في الأصل: يعين، ويوجب، والصحيح ما أثبتناه.

وحاصل جواب القائل عن الحجّة الثانية : أنّ الآيات دالّة على إقرار عبدة الأصنام بالربوبيّة لله وحده، فلا يقدر العدوّ أن ينكر كون شركهم باعتبار قصدهم الشفاعة لكن يفرّق بين عملهم وعمله ؛ حيث إنهم يقصدون نفس الأصنام والمستشفعين بالأنبياء الشفاعة، فالفرق في العمل.

والجواب عن الفرق بأنّ عبدة الأصنام لم يكونوا مستشفعين بها فقط، بلكانوا يدعون الملائكة وعيسى بن مريم الله ، فلم يصح التشبيه للأنبياء بالأصنام.

لكنك بعد ماذكرنا سابقاً وآنفاً تقدر على معرفة بطلان هذا الجواب، وتوضيحه مريداً للمعرفة مأنا نقول إنّ المستشفعين بالأنبياء لا يعبدون إلّا الله، ولا يستون غير الله إلها ، ولا يرجون غير الله تعالى ، فلا يقاسون معبدة الأصنام وإن كانوا عابدين للصالحين مع الأصنام، وكذلك الذين يعبدون الأولياء، وقد قال الله تعالى في كتابه العزيز حين توجّه القحط إلى قريش (١١) العابدين للأصنام والملائكة أو الجنّ أو عيسى بن مريم لله : ﴿ قُلْ الله عَلْ يَملكونَ كَثَمْ هَ الضّر عنكُمْ ولا تحويلاً ﴾ (١) لكونهم بأنفسهم يبغون لهم الوسيلة إلى ربّهم أيهم أحويلاً ﴾ (١) لكونهم بأنفسهم يبغون لهم الوسيلة إلى ربّهم أيهم

۱ في «س» و «ن»: القريش ،والصواب ما ذكرناه.

٢ \_ سورة الإسراء: الآية: ٥٦.

أقرب ويرجون \_مع كونهم معبودين لكم \_رحمة ربّهم، ويخافون عذابه ووبخهم على عبادة من لا يصلح للدّعوة؛ لعدم كونه قادراً على شيء.

وتحصّل من هٰذا الكلام أنّهم غير لا تقين للمعبودية، فالمحذور هو جعلهم معبودين، مع كونهم باغين الوسيلة إلى رحمة ربّهم لا يجعل عبدتهم إياهم شفعاء، فتشبيه الأنبياء بالملائكة أو الجنّ أو عيسي بن مريم الله عند عبدتهم، وقياس المستشفعين بالأنبياء لوجاهتهم على أولئك مع كون المذكورين معبوداً لهم \_غلط واضح وقياس غير صالح؛ إذ الاستشفاع بصالح لم يجعله معبوداً لا قصداً ولا جوارحاً غير الاستشفاع عن يعبد قصداً وجوارحاً ، وبتعبير أوضح وبيان أفصح: إذا فرضنًا المقرّين بـالربوبية الذيـن كـانوا يستشفعون بالأصناع ميوجدين (١) ذاتاً ومشركين (٢) لأجل الاستشفاع بالأصنام أو الصاَّلُحينَ إَغَّا يصحّ قياس المـشركين في زمانهم على المشركين في زمن النبيَّ ﷺ إذا كانوا موافقين لهم في الاعتقاد والعمل، وليس الأمر كذلك؛ فإنهم جعلوا المستشفعين بهم معبودين لهم قصداً وجوارحاً، وهـذا بخـلاف المسـتشفعين بالأنبياء والأولياء الغمير الجماعلين لهم معبوداً لا قمصداً ولا

١ ـ في الأصل: موحداً والصواب ما ذكرناه.

٢ ـ في الأصل: مشركاً والصواب ماذكرناه.

جوارحاً ، فالقياس غير لائق، لكونه مع الفارق.

وحاصل جواب القائل عن الحبية الثالثة بقوله: «هلذا قلو الكفّار سواء بسواء فاقرأ عليه قلوله تعالى: ﴿مسا نعبدهم الاليقربونا إلى الله زُلفى ﴾ وقولهم ﴿هؤلاء شفعاؤنا عبندَ الله ﴾ إنّ عبدة الأوثان أو الصالحين كانوا معتذرين في عبادتهم لها بكونها شفعاء لهم وهو عين الحجة الثالثة.

لكنك بعد التأمل فيا تلونا عليك سابقاً وآنفاً تعرف أن هذا الجواب من قبيل المصادرة على المطلوب؛ لأن أصل الدّعوى كون كلام المستشفعين بالأنبياء والأولياء للهي مطابقاً لكلام المشركين العابدين للأصنام، فالجواب بأن هذا كلام الكفّار سواء بسواء جواب نفس الدعوى، وتعقيبه بقوله: وأقرأ عليه قوله تعالى: ﴿ عالم نعبدهم إلّا ليقربونا ﴾ الم غير الله الله الآية على التسوية، فإن اعتذار الكفّار إغاً هو اعتذار عن عبادتهم إياها بالاستشفاع وأمّا المستشفعون بالأنبياء والأولياء فلا (٢) يعتذرون عن شيء، ولا مقام ولا وجه لاعتذارهم، فانهم لم يفعلوا قبيحاً باستشفاعهم، وأنهم يرونه حسناً، ويعلّلون حسنه بوجاهة الأنبياء والأولياء والأولياء عند الله بحكم الوجدان في استشفاع كلّ مقصر الأنبياء والأولياء والم مقصر

١ .. غير واضح في الأصل.

٢\_ في الأصل لا، والانسب ما ذكرنا.

بالموجهين عند مولاه، وهذا غير الاعتذار عن العبادة فليس الكلامان(١) سواء بسواء.

ثم إنَّ الآية الثانية أعنى قوله: أهْـؤلاء شـفعاؤنا عـند الله، لا توجد في القرآن، وليس فيه والآية الموجودة هكذا: ﴿وَيعبدونَ مِنْ دون الله ما لا يَضُرُّهم ولا ينفعُهُمْ وَيَقولون هُؤلاء شفعاؤنا عند الله، قل أتنبّئون اللَّهَ بما لا يَعْلَمُ في السماواتِ والأرض﴾ إلى قوله: ﴿ سُبحانَهُ وَتَعالَىٰ عمّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢) ومفاد قوله تعالى: ﴿ويقولون هُؤلاء شفعاؤنا عندَ الله الله الاعتذار عن العبادة لما لا يضرّهم ولا ينفعهم بالاستشفاع، فوبّخهم الله بأنّ هذا الكلام إخبار بأمر لا يعلم الله وجوده في الساوات؛ لأن الاستشفاع بما لا ينفع استشفاع العبد بما ليس له وجاهة عند الله ، فصار سبيل هذه الآية سبيل الآية الأولى من حيث عدم الارتباط بالمدّعي أعني تسوية كلام المستشفعين بالأنبياء والأولياء لكلام الكفار بالبيان الَّذي قدّمناه.

والعجب من قول القائل: «واعلم أنّ هذه الشبه الثلاث أكبر ماعندهم، فإذا عرفت أنّ الله تعالى وضّحها في كتابه، وفهمتها فهماً جيداً، فما بعدها أيسر منها».

١ ـ في الأصل: الكلامين، والصحيح ما أثبتناه.

٢ ـ سورة يونس: الآية: ١٨.

وجه العجب أنّ القائل مع كونه من العرب، ومستأنساً بالقرآن أستدل بآيات لا دخل لها في المطلب، فيستحق أن يقال في حقه:

يامَن يُسرَىٰ مِسنْهُ العجبْ يكفيكَ خِسزي المُكتَسَبْ لا تسعجلن بسالنارِ قَسبُلَ الآ خرة أنْ صِرْتَ حمّالَ الحَطَبْ تسمشي بأقسوال الستي قد قسلتها بسعد التَّعَبُ(١)

ثم قال: «فإن قال: أنا لا أعبد إلّا الله، وهذا الالتجاء إلى الصالحين ودعاؤهم ليس بشرك، فقل له: أنت تُقرَ أنّ الله قد فرض عليك إخلاص العبادة، فاذا قال: نعم فقل له: بين لي هذا الفرض الذي فرض الله عليك؛ وهو إخلاص العبادة؛ وهو حقّه عليك؛ فإنه لا يعرف العبادة، ولا أنواعها، فاذا أعلمته بهذا فقل له: أقررت أنّه عبادة لله، و نعوت الله ليلاً ونهاراً العبادة، فقل له: إذا أقررت أنّه عبادة لله، و دعوت الله ليلاً ونهاراً خوفاً وطمعاً، ثمّ دعوت في تلك الحاجة نبياً أو غيره، هل أشركت في هذه العبادة غير الله ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل: له قال الله تعالى: ﴿فصل لربّك وآنحر ﴾ فإذا أطعت الله، ونحرت له م هذا عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له الله مهل هذا عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له الله مهل هذا عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له الله مهل هذا عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له الله الله عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له الله المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له الله الله عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له الله المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه الله المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له المناه الله المناه عبادة ؟ فلابد أن يقول المناه ال

۱ \_کذا۔

٢ ــسورة الكوثر : الآية ٢.

لمخلوق؛ نبيّ أو جنيّ أو غيرهما هل أشركت في هذه العبادة غير الله؟ فلابدّ أن يقرّ ويقول: نعم» انتهى.

ومحصّل كلامه في جواب القائل: «بأنّا لا نــشرك في عــبادتنا أحداً ممّن نجعله شفعاء» أنّ كلّما هو عبادة لله إذا فــعلتها لغــير الله أيضاً فهو تشريك له به، فالذّبح يقع عبادة لله إذا لم يقع لغيره، فإذا وقع لغيره صار ذلك الغير شريكاً لله في تلك العبادة.

هٰذا محصل مرامه بعد إسقاط فضول كلامه، وهو كها ترى غلط لا يصدر من جاهل فضلاً عن عاقل؛ لأنّ العبادة خضوع خاص وخشوع مخصوص لها كيفيّات خاصة توقيفيّة، وتعيينها بلسان النبيّ عَلىٰ طبق ما أمر الله تعالى بتبليغها، فالنحر المحسوب عبادة المشار إليه بقوله تعالى: الفطيل لربك وانحر الاناء على تفاسير أهل السّنة مخصوص بنجر يوم العيد في «منى» فلا يذبح تفاسير أهل السّنة مخصوص بنجر يوم العيد في «منى» فلا يذبح ولا ينحر أحد إبلاً ولا غنماً في منى (٢١) لغير الله بل لا يذبح أحد الشاة خضوعاً لأحد، بل يذبح إمّا تكرياً لقدومه أو تصدّقاً لريض أو غير ذلك، باعتبار كون ذلك مأموراً به من الله تسعالى، والذّبح المنذور صدقة، فهو أيضاً متمحض لله؛ لأنّ الناذر يقول: لله عَلَى ذبح غنم إن شافى الله مريضي، أو رزقنى ولداً ذكراً.

١ ـ سورة الكوثر : الآية ٢.

۲ ـ في «س» و«نα: المني، و الصحيح ما أثبتناه.

وأما الذّبح للعبّاس بن علي بن أبي طالب الله فهو ذبح يرجع إلى الله؛ ليكون ثوابه هدية للعبّاس الله الشها ليشفع عند الله في حاجة للذابح يقضيها (١) الله تعالى، فكلّ الذّبح راجع إلى الله، ومصرف المذبوح هم الفقراء وغيرهم ممن عينه الله ورسوله المهم وذبح المشركين راجع إلى آلهتهم، وكانوا يمنعون الفقراء منه، بل مصرفه عندهم خدام الأصنام والمستحفظين لها.

هٰذا وكذٰلِك الدَّعوة أيضاً لله تعالى؛ فإنَّ الدِّعاء الَّـذي يحسب عبادة هو ما يسأل المصلّى من تعالى في قنوته أو تعقيب صلواته أو حال مناجاته في مظانّ إجابة الدّعوة وكلها معيّنة بكيفيّات خاصّة من الخضوع والخشوع والابتهال والبكاء، ولايدعو أحدُ أحـداً من الأنبياء والأولياء مثل ما يدعون الله تعالى، مثلاً يقول الدّاعي: يارب أعطني سعة في الرّزي ، وبركة في المال، وصحة في الجسم إلى غير ذٰلك، ولا يقول: يا محمّدﷺ أو يا على ﷺ أعـطني سـعة في الرّزق الخ بل يقول: يارسول الله عليه أو يا أمير المؤمنين علي اشفع لى عند الله تعالى أن يعطيني كذا وكذا، وهذا الدعاء ليس عبادة، بل استغاثة والتجاءكما يقول الأعمى: يا رجلاً خذ بيدي أو يقول شخص لأحد: اركبني عَلىٰ فـرسي، أو يـقول الغـريق لسـبّاح:

١ \_ في «س» و«ن»: يقضها، والصحيح ما أثبتناه.

أنقذني.

فالعبد المقصر عند مولاه إذا قال للوجيه عند المولى: اشفع لي عند مولاي في العفو عني ، فهذا يعدّ التجاء واستغاثة لا أنّه تشريك في الدّعاء الذي هو مخ العبادة؛ فإنّ لتلك الدّعوة كيفيّة مخصوصة ، لا تصدر (١) من أحد بتلك الكيفيّة إلا لله تعالى فالقياس غير لائق على أنّه مع الفارق .

ومن العجب ما يقوله بقوله «فإنّه لابعرف العبادة وأنواعها» فإنّه مع كونه تخرّصاً أمر غير معقول عادة؛ إذ لا يمكن أن يكون كلّ محتج بهذا الاحتجاج غير عارف بالعبادة وأنواعها محتجاً إلى بيان خصمه.

وقد عرفت ممّا قرّر لل هُمَّا أَنْ قُوله: «فقل له: أقررت أنّه عبادة ودعوت الله ليكرّونها وأخوفاً وطيعاً، ثم دعوت في تلك الحاجة نبياً أو غيره هل أشركت في هذا الدّعاء غيره، فلابد أن يقول: نعم» غلط واضح؛ إذ الفرض غير واقع؛ فإنّ للدّعاء الذي يدعو به الله لحاجة كسعة الرّزق أو بركة في المال يطلب به نفس الحاجة يقوله: اللهم أعطني سعة في الرّزق مثلاً، ولا يقول يا رسول الله يَقِيلُ أعطني سعة في الرّزة، بل يقول: يانبي رسول الله يَقول: يانبي المنتول الله يقول: يانبي

١ \_ في الاصل: يصدر، والانسب ما ذكرناه.

الله اشفع لي عند الله أن يعطيني سعة في الرّزق، فكيف يـقول: «فلابد أن يقول نعم» ومثل هذا الكلام ما قاله بالنسبة إلى الذّبح بالتقريب المتقدم".

مِنْ لجاجِ وعنادِ الحُرَّصِ لا يُعَمَّرْ بُعجينِ الجـصَ (١) دع مـقالاً لخـبال اللـص(٢)

أَفْسَدَ الدَّهْرُ فَسادَ الخُرَّضِ خَرْقُ بنيانٍ ركيكٍ أَصْلُهُ ليس ما قلت يفيد السامِعَ

[في دعوى أن طلب الشفاعة من الأنبياء كطلبها من الأصنام؟]

ثم قال القائل: «ثم قل له: المشركون الذين نزل فيهم القرآن هل كانوا يعبدون الملائكة و الصالحين واللات وغير ذلك، فلا بد أن يقول: نعم فقل: هل كانت عبادتهم إياهم إلا في الدّعاء والذّبح والالتجاء ونحو ذلك وإلّا فهم مقرّون أنّهم عبيد الله تحت قهره وتصريفه، وأنّ الله الذي يدبّر الأمر، ولكن دعوهم والتجأوا إليهم للجاه والشّفاعة، وهذا ظاهر».

وخلاصة مرامه تكرار مقالاته الباطلة من أنّ الإقرار

۱ \_کذا.

۲ \_کذا.

بالربوبية لله تعالى يوجب انحصار عبادتهم له ولاء المعبودين في الدّعاء إياهم و الذّبح لهم، والالتجاء إليهم للجاه والشّفاعة، وقد قرّرنا بطلان هذه المقالات بتقريرات مختلفة في موارد متعدّدة، فلا نعيدها؛ فإنّ العاقل المنصف تكفيه الاشارة، والمعاند المتعسف لا يردّه عمّا هو عليه تكرار العبارة، وأحسن ما يليق أن يقال في حقه ما قيل بالفارسية.

## كوش أكر كوش تو وناله أكرناله من

أنكسه البته بجائى نىرسد فسريادست

ويستحقّ أن تقول له: أخاطب من أراه تـائهاً في ضـلاله لا هديه لكنّه لا حياة له(١).

ثم قال: «وإذا قال أتنكو شفاعة رسول الله على وتبرأ عنها فقل لا أنكرها، ولا أتبرأ منها، بل هو الشافع المشفع، وأرجو شفاعته، لكن الشفاعة كلها لله كما قال الله تعالى: ﴿قل شالسُفاعة جميعاً ﴾ (٢) ولا تكون إلّا بعد إذن الله كما قال تعالى ﴿من ذا الذي يشفع عنده إلّا بإذنه ﴾ (٣) ولا يشفع في أحد الّا بإذن الله كا

١ ــ هٰذا في الظاهر ترجمة للبيت الغارسي المتقدم.

٢ ــ سورة الزمر: آية ٤٤.

٣\_سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

فيه، ولا يأذن إلّا لأهل التوحيد والإخلاص كما قبال تعالى: ﴿ولا يشفعون إلّا لمن آرتضى ﴾(١) وهو لا يرضى إلّا التوحيد كسماقال الله تعالى: ﴿وَمَنْ يبتغِ غَيْرَالإسلام دينافَلَنْ يُقبلَ مِنْهُ ﴾(١) الآية فإذا كانت الشّفاعة كلّها لله، ولا تكون إلّا بعد إذنه، ولا يشفع النبي عَلَيْ ولا غيره في أحد حتى يأذن الله فيه، ولا يأذن الله فيه، ولا يأذن الله فيه، ولا يأذن إلّا لأهل التوحيد تبيّن أنّ الشّفاعة كلّهالله، وأطلبهامنه فأقول: اللّهم لا تحرمني شفاعته ،اللّهم شفّعه في وأمثال هذا النهى.

وخلاصة مرامه أنّ الجمع بين كون الشفاعة كلّها لله وأنّها لا تكون ألّا بإذنه، والمأذون فيها لا يشفع إلّا لمن أرتضى غير ممكن إلّا بأن يقال إنّه يصحّ الطلب من الله شفاعته بأن يقال :اللّهم شفّع النبيّ عَلَيْهُ أو غيره في فيكون قول من يقول : يا أيها النبيّ اشفع لي عند الله شركاً؛ لأنّ الشفاعة كلّها لله، وإذا طلب السائل ذلك من النبيّ عَلَيْهُ أو غيره فقد أشركه مع الله.

هذا لكنك خبير بأنّ هذا الكلام أقبح الكلمات، فـإنّ النزاع اللفظي غير لائق بالعلماء سيما في الأمور المـهمة الّـتي تـتعقبها<sup>(٣)</sup>

١ \_ سورة الأنبياء : الآية ٢٨ .

٢ \_سورة آل عمران: الآية ٨٥.

٣\_في «س» و «ن» تتعقبّه، والصواب ما أثبتناه.

المفاسد الكثيرة، مضافاً إلى أنّ نسبة ذلك إلى المستشفعين بالأنبياء والأولياء تهمة وتجرية؛ فإنَّهم يـقولون في تـشهّد صلواتهم: «وتقبّل شفاعته وارفع درجته»(١) وقد يقولون: «اللهمّ إنّى أتقرب اليك بذكرك، واستشفع بك إلىٰ نـفسك»(٢) وقد يقولون «يا وجيهاً عند الله أشفع لنا عـند الله»(٣) وفي هـذه العبارة إشعار بأنّ الاستشفاع بالشفيع المخاطب إنما هو لأجل وجاهته عند الله تعالى لا لكونه مالك أمره، وأيسضاً فسها تلويح بأنّ الإذن في الاستشفاع حاصل لكـلّ وجـيه عـند قـربه إليه، [و]كيف لا يكون كذلك وقد أمر الله تعالى عباده بطلب الرحمة من الله لنبيه على بقوله تعالى و إن الله وملائكته يصلون عَلَىٰ النبيّ يا أيّها الذيل آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً ﴾<sup>(٤)</sup> بعد ما ذكر أنّه تعالى ومُتلاككت يتصلّون عليه مشعراً بكمال وجاهته ﷺ عنده تعالى، و قربه منه، ومحبوبيّته لديه، مع ما جبّل عليه الطباع والعقول من قبول شفاعة الشفيع عند المتقرّب إليــه والمحبوب لديه.

١ ـ فروع الكافي ٣: ١٨٨.

٢ ـ مفاتيح الجنان: دعاء كميل.

٣ ـ المصدر السابق: دعاء التوسّل.

٤\_سورة الأحزاب: الآية ٥٦.

## تبصرة وإيضاح تقلب و إيقاظ عن إغفال

في استدلال القائل بقوله تعالى: ﴿قَـل لله الشَّـفاعة جميعاً ﴾ إسقاط لما قبل الآية وذيلها بما يتّضح به حقيقة المطلوب والمراد؛ فإنّ الآية السابقة عليه قوله تعالى: ﴿ أَم أَتَسَخَدُوا مِن دون الله شفعاء قبل أولو كانوا لا يملكون شبيئاً ولا يعقلون قبل شه الشَّـفاعة جـميعاً له مـا فـي السّماوات والأرض ثـم إليـه ترجعون الله الآية الشريفة لعبدة الأصنام بالاستفهام الإنكاري اللُّومي؛ حيث قالوا فيما يعبدون من الأصنام: هـؤلاء شفعاؤنا عند الله ، معلَّلاً للتوبيخ بأنَّ الشفيع لابـدّ في شـفاعته أن يكون مالكاً للشفاعة، ومختال للمشفوع لأمر يستشفع عنده، أو يكون عالماً عاقلاً موجهاً مستحقاً للإكرام والاحترام، بقبول شفاعته لمقام علمه وشرف عقله وعينتنا قلا تستحق الأصنام مقام الشَّفاعة مع كونها آلهة عندهم، بـل الشَّفاعة كـلُّها لله، ولا شريك له في ذٰلِك، فهو بنفسه شفيع للمقرّبين والمذنبين عند نفسه برحمته الواسعة، وبجعل الشفيع عنده بمن عيّنه شفيعاً لقربه إليه بشرف العلم والعقل، وهو المأذون من طرفه في شفاعة المذنبين المصرّين وقضاء حوائج المحتاجين، لكونه تعالى مالك ما في

١\_سورة الزمر: الآيتان ٤٣ و ٤٤.

السهاوات والأرض من أمر الشفاعة وغيرها، فإليه يرجع شفاعة من يشفع بإذنه لرجوع كلّ الأمور اليه، فهذه بالصراحة تدلّ عَلىٰ غلطيّة قولهم: هؤلاء شفعاؤنا عند الله، وفي صحّة شفاعة من يكون له وجاهة عنده وقرب لديه؛ لعلمه وعقله، وتصريح بأنّ شفاعته أيضاً شفاعة راجعة إلى الله، لرجوع كل أمر إليه، فالآية دليل لنا لا علينا.

وأمّا الاستدلال بقوله تعالى ﴿ولا يشفعون إلا لمن المتضعى (التضعى) فشيء لا ينكره أحد من المستشفعين بالأنبياء والأولياء؛ فإنّه معتقدون بأنّه م الله في بأمره تعالى يعملون، وبحكمه يحكمون، وإلى سبيله يرشدون لا يوجبون عَلى الله قبول الشفاعة، ولا يتمنّون من الشفعاء إلا نفس الشفاعة في ظاهرها لهم، ويطلبون من الله قبول شفاعة في الباطن.

وكون الرضابالشّفاعة لأهل التّوحيد مسلّم لكنّ الإشكال في تخصيص الموحّدين بالوهّابية دون سائر المسلمين.

وفي الاستدلال بهذه الآية لإثبات كون غيرهم مشركين دور واضح؛ لتوقّف عدم الرّضا بالشّفاعة لهم عَلىٰ كونهم غير موحّدين، وتوقّف كونهم كذٰلِك عَلىٰ كون استشفاعهم شركاً وهو

١ ـ سورة الأنبياء: الآية ٢٨.

عين المتنازع فيه.

قُلْ لمن عانَدَ للحق أبا مَسلك الحقَّ طريقٌ واحدٌ لم يكن إثبات حقَّ بالجدالْ

سالك عن صقع عَدلٍ عدَلا لايـجاوز عـنه إلّا الحـوَلا دع مـراءً ظـاهراً أو جـدلا

ثم قال: «فإن قال: إنّ النبيّ أعطي الشّفاعة وأنا أطلبه ممّا(١) أعطاه الله ، فالجواب أنّ الله تعالى أعطاه الشّفاعة ، ونهاك أن تدعو مع الله أحداً قال الله تعالى: ﴿المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً ﴾ (٢) وطلبك من الله شفاعة نبيه والله عبادة ، والله نهاك أن تشرك في هذه العبادة أحداً فاذا كنت تدعو أن يشفعه فيك فأطعه في قوله تعالى ﴿فلا تَدْعُولُ فَي هذه العبادة ﴿أحداً ﴾ فأطعه في قوله تعالى ﴿فلا تَدْعُولُ فَي هذه العبادة ﴿أحداً ﴾ فأطعه في قوله تعالى ﴿فلا تَدْعُولُ فَي هذه العبادة ﴿أحداً ﴾ انتهى .

وملخص مقصوده: أنّ إعطاء الشّفاعة تكريم لنبيه الله وهو في محلّه، والنهي عن أن تدعو مع الله أحداً تكليف متوجّه إليك وجمع الطالبين (٣)، يحصل أن تطلب من الله أن يشفع النبيّ فيك، لكنك أنت لا تدعو غير الله نبياً كان أو ولياً أو ملكاً أو صالحاً.

١ \_كذا، والصحيح ممّن.

٢ ـ سورة الجن: الآية ١٨.

٣\_في الأصل: المطلبين والصواب ما أثبتناه.

هذا لكنك إذا تأملت في حقيقة معنى إعطاء الله تعالى الشّفاعة لنبيه أو وليّاً ، عرفت أنّه لا معنى للإعطاء إلّا ترغيب النّـاس إلى الاستشفاع به وطلب ما أعطاه ربّه، ويدل عَــليٰ ذٰلِك مــا ورد في تفسير قوله تعالى: ﴿فتلقَىٰ آدمُ من رَبِّه كلماتٍ فتاب عَلَيْهِ ﴾(١) من أنَّ المراد بتلقيه تلك الكلمات التوسل بالأسامي المكتوبة في ساق العرش، فتوسّل بها وقال: «اللّهم بمحمّد عليه وأنت المحمود» إلى آخر الخبر(٢) فقبل بذلك توبته، بل نقول: إنّه إذا قال الداعي:اللّهم لا تحرمني شفاعة النبي عَلَيْهُ، أو شفعه في لا معنى له غير قبول شفاعته بعد الاستشفاع به؛ إذ أصل الشّفاعة المعطى بها للنبيّ عَلَيْهُ ولا حاجة إلى دعوة الداعي ومطلوب الداعي قبول شفاعته فيا استشفعه به، فإذا قال خطاباً للنبيِّ الله عند الله اشفع لي عند الله ، فقد طلب الشَّفاعة صريحاً من النبيِّ ﷺ وقبوله ضمناً من الله تعالى وإذا قال:اللَّهم لا تحرَّمني شفاعة النبيِّ ﷺ أو شفعه في ، فقد طلب من الله قبول شفاعته عَلِينَ واستشفع به عَلِينَة ضمناً ، وهذا ظاهر عند العارف المنصف وذي الوجدان غير المتعسف(٣).

وأما النهي عن دعوة غير الله بقوله تعالى: ﴿وَأَنَّ المساجِد للهُ

١ ـ سورة البقرة: الآية ٣٧.

٢ ــراجع تفسير الآية في مجمع البيان ١: ٢٠٠ طــدار المعرفة ــ بيروت.

٣-في الأصل: الغير معتسف، والصواب ما أثبتناه.

فلا تدعوا مع الله أحداً (١) فنهى عن الدّعوة المخصوصة الّتي كانت معمولة عند عبدة الأصنام، بل اليهود والنّصارى، حيث إنهم في بيعهم و كنايسهم يدعون العزير وعيسى الله بالألوهية، وعبدة الأصنام كانوا يقولون: لبيك لا شريك لك إلّا شريك هو لك، فالآية ناهية عن تلك الأفعال، ولو سلمنا العموم فهو مخصص بالدّعوة الاستشفاعيّة لمن أعطاه الله الشّفاعة، ولو سلمنا عدم التّخصيص فنقول: ليس الاستشفاع بالنبيّ على دعوة لغير الله تعالى، ونفس الاستشفاع للوجاهة ليست بعبادة، والنهبي عن دعوة غير الله مع الله الدّعوة بالألوهية لا الدّعوة للاستشفاع، وقد دعوة غير الله الدّعوة قبول الشّفاعة.

وبما ذكرنا ظهر لك أن قول القائل: «طلبك من الله شفاعة نبيه على عبادة ، والله نهاك أن تدعو مع الله أحداً في العبادة » مغلطة وليس في محلّه؛ لأن الاستشفاع بالنبي على والولي أيضاً عبادة لله لتضمنه طلب قبول الشفاعة ، لأن طلب شفاعة نبيه على ليس إلا لأجل التوجّه إلى ذات الحق وهو حاصل بالاستشفاع بالنبي على لأن معنى الاستشفاع طلب الحاجة بتوسط النبي الجعول بالشفاعة ، والمأذون في الشفاعة بإعطائها له الله .

١ \_سورة الجن: الآية ١٨.

ثم قال القائل: «وأيضاً فإنّ الشفاعة أعطاها غير النبيّ الله فصح أنّ الملائكة يشفعون والأولياء يشفعون، أتبقول إنّ الله أعطاهم الشفاعة فاطلبها منهم، فإن قلت هذا رجعت إلى عبادة الصالحين الّتي ذكرها الله تعالى في كتابه، وإن قلت: لا، بطل قولك: أعطاه الله الشفاعة وأنا أطلبه ممّا أعطاه الله انتهى.

وخلاصة مقاله في إثبات أن إعطاء الشفاعة من فضل الله ليس مختصاً بالنبي على بل أعطاها كل الصالحين، فالاستشفاع بهم ليس شركاً وقد جعله الله شركاً، فليكن الاستشفاع بالنبي على كذلك. هذا لكنك بعد التأمل فيا ذكرناه مما تقدم من أن عبدة الأصنام والملائكة وعيسى الله وغيرهم كيانوا يسمون العبادة شفاعة بقولمم: ﴿ هُولاء شفعاؤنا عند الله الله ﴿ وعملهم وعملهم وبين عمل إلى الله زلفي ﴾ (٢) تعرف الفق بين كلامهم وعملهم وبين عمل المستشفعين بالأنبياء والأولياء وكلامهم مع أن لنا أن نقول: إن الشفاعة لم تعط (٣) من الله إلا للنبي على وأوصيائه، ولهذا نقول: إن الشفاعة لم تعط (٣) من الله إلا للنبي الله وأوصيائه، ولهذا نقول: وعمد والمؤل في التشهد وعمد والمؤل في التشهد وعمد والمؤل في التشهد وعمد والمؤل في التشهد وتقبل شفاعته والالتجاء بغيرهم باعتبار كونهم من المقربين

١ ـ سورة يونس: الآية ١٨.

٢ ـ سورة الزمر: الآية ٣.

٣- في الأصل: يعط، والأنسب ما ذكرناه.

والموجّهين عند الله ترجيح للمرجوح عَلى الراجح والمفضول على الفاضل ولا يصدر ذلك عن العاقل، فمع إمكان الاستشفاع بالنبيّ وآله الله الله والالتجاء بهم، ومعلوميّة أفضليّتهم من جميع الأنبياء والمرسلين والملائكة المقرّبين، لا حاجة لأحد إلى الالتجاء والاستشفاع بغيرهم، وَمَنْعُنا عن الالتجاء بهم إنّا هو لكون ذلك تفضيلاً للمفضول عَلى الفاضل، ولا يصدر إلّا عن سفيه أو جاهل.

زَعِمَ الجاهِلِ السَّرابِ كماء يُستَروّى به غليل ظماءِ قُـلْ له بالغ النظارة فِيهِ كي تُرىٰ نَظْرَةَ الحُمقَاءِ كَيْفَ هٰذا القياسُ عِنْدَ بَصير عِايَنَ الميزان غيرَ سواءِ

ثم قال القائل: «فإن قال: أنّا لا أشرك بالله شيئاً حاشا وكلا، لكن الالتجاء بالصالحين ليُسَن بشرك فقل له، إذا كنت تقرّ بأنّ الله تعالى حرّم الشرك أعظم من تحريم الزّنا وغيره، وأنّ الله لا يغفره، فما هذا الأمر الذي عظمه الله وذكر أنّه لا يغفره؟ فإنه لا يدري فقل: كيف تبرئ نفسك عن الشرك وأنت لا تعرفه؟ كيف يحرم الله عليك هذا ويذكر أنّه لا يغفره ولا تسأل عنه ولا تعرفه؟ أنظن أنّ الله يحرّمه ولا ينبّه لنا؟ فإن قال: الشرك عبادة الأصنام أنظن أنّهم يعتقدون أنّ تلك فقل له: ما معنى عبادة الأصنام أنظن أنّهم يعتقدون أنّ تلك الأحجار والأخشاب تخلق وترزق وتدبّر أمرهم إن دعوها؟

فهذا يكذبه القرآن، أو هو قصد خشبة أو حجراً (١) أو بناء عَلَىٰ قبر أو غيره، ويدعون ذلك، ويذبحون له، ويقولون: إنّه يقرّبنا إلىٰ الله زلفیٰ، ويدفع عنّا الله ببركته، ويعطينا ببركته، فقد صدقت، وهذا هو فعلكم عند الأحجار والبنايا (٢) الّـتي عَـلیٰ القبور، فهذا أقـرّ بأنّ فعلهم هٰـذا هـو عـبادة الأصـنام فـهو المطلوب» انتهى.

وملخصه تكرار للمقال وإعادة لما قال من أنّ أفعال المستشفعين بقبور الأنبياء والأولياء هي ماكان يعمل به [يعمله خل] عبدة الأوثان، والمراد من الشرك المحرّم الذي هو أعظم من الزنا هو هذا، لكن لا يعلم أنّه شرك، فإذا علمته واعترف بأنّ عبدة الأصنام كانوا يعملون مثل عملهم وينفعلون مثل فعلهم وقوهم ثبت المطلوب المعملون مثل عملهم

أقول: هٰذا الكلام مَنَ هٰذَا القَائلُ مشتَمَل عَلَىٰ خِرص وجهل وكذب وتهمة.

أما الخرص فهو قوله: «فإنّه لايدري الخ» إذ معنى الشرك معلوم لغة وعرفاً لكلّ من أستأنس بلسان العرب، وليس له غير المعنى اللغوي أو العرفي إلّا ما اصطلح عليه الوهابية، والقرآن

۱ \_کذا.

۲\_کذا.

منزّل عَلىٰ لسان العرب لا عَلىٰ ما اصطلح عليه جماعة تقليداً لعبد الوهاب الأصفهاني العجميّ.

فنقول نحن نعلم الشرك الذي نتبرأ منه، ونقول: هو حاصل لمن لم يوحد الله ذاتاً وفعلاً ووصفاً وعبادة، فمن عبد غير الله بما هو عبوديّة لله تعالى فهو مشرك، وكذا التشريك في الأمور الثلاثة غير العبادة أياً ماكان، وقد سبق.

فقوله: «وهٰذا هو فعلكم عند الأحجار والبنايا الّـتي عَــليْ

١ \_ في الأصل: حجر الأسود، والصحيح ما أثبتناه.

٢ \_سورة الزمر: الآية ٣.

القبور وغيرها الخ» باطل ناش عن جهل بمعنى العبادة، وكذب وتهمة في نسبة فعلنا إلى فعل عبدة الأصنام، و هذا الكلام لا يصدر عن العوام إلاضل من الأنعام؛ لأنّ المشركين كانوا يقولون: ﴿ مَا نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ آباؤنا﴾ (١) أو يقولون: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إلّا ليقرّبونا إلى الله زلفى فيصرحون بأنّهم يعبدون الأصنام الّي ليقرّبونا إلى الله زلفى فيصرحون بأنّهم يعبدون الأصنام الّي قال الله تعالى فيها: ﴿ لا يملكون شيئاً ﴾ حتى الشفاعة، ﴿ ورجاهتهم عند الله.

وأما المستشفعون بالأنبياء فيصرحون بقول لا إله إلّالله، ولانعبد إلاّ ايّاه، ويستشفعون بمن أذن الله في الاستشفاع به، وهو وجيه عند الله، وواسطة لايضال الفيوضات من الله إلى عباده، ومع قربه ووجاهته لا يعبدونه، بل يقولون لا نعبد إلّا إيّاه، فكيف لا يستحيي ولا يخجل هذا القائل من قبوله: «هذا فعلكم عند الأحجار الخ»؟ مع أنّ الكلام كان في الاستشفاع والالتجاء، وليس أحد من المستشفعين بالأولياء ينفعلون ذلك بالنسبة إلى أحجار بنيان القبور و أخشابه، وما أشبه هذا الكلام السفسطي عقالة من يقول من أهل السّنة من أنّ الشّيعة الرافضة (٣) مشركون عقالة من يقول من أهل السّنة من أنّ الشّيعة الرافضة (٣) مشركون

١ ـ سورة هود: الآية ٦٢ وفي الأصل: أتنهانا عمّا يعبد... والصحيح ما ذكرناه.

٢ ــسورة الزمر : الآية ٤٣.

٣ ـ في الأصل الرّفضة، والصحيح ما أثبتناه.

لسجودهم عَلىٰ التربة؛ وهي كالصّنم لِعَبَدَتِه، وكلّما يقول الساجد على التربة من أنّ هذا تعفير، وهو مندوب، وخضوع مخصوص لله جلّ جلاله؛ لا يقبلون منه الاعتذار، ويجعلونه مسلك الفرار، كما أنّ الشيعة تقول هم: إنّ التّكتّف حال القراءة قبل الركوع تعظيم للجبابرة عند الوقوف بحضورهم، ولا يصحّ أن يعمل في الوقوف عند الله ما يعمل للوقوف بحضر الجبابرة، وهو بدعة، مستحدثة لم يأت بها النبيّ المختار على للعظهاء وأيّ عظيم أعظم من الله، ولا يقبلون الأدلة الدالة عَلىٰ المنع منه باستحسان عندهم، لكنّ الحق أحق أنّ يتبع.

أيا مَنْ أَنْتَ مختالٌ فخورُ وترعم أَنْك حيّالٌ غرورُ أَنْتُ منتقم غيورُ أَنْتُ منتقم غيورُ أَنْتُ منتقم غيورُ تَرَيْنَ بِدَيْكُ منتقم غيورُ تَرِيْنَ بِدَيْكُ منتقم غيورُ تَرِيْنَ بِدَاءُ ما تعملُ يدورُ تَرِيْنَ بِزَاءُ ما تعملُ يدورُ

[في دعوى أن الشرك لا يختص بعبادة الأصنام] ثم قال: «ويقال له أيضاً قولك الشرك عبادة الأصنام هل مرادك أنّ الشرك مخصوص بهذا، وأنّ الاعتماد على

١ \_ في الأصل: يحكم والأنسب ما أثبتناه.

۲ \_کذا.

الصّالحين ودعائهم لا يدخل في ذلك؟ فهذا يسردُه ما ذكره تعالى في كتابه العزيز من تعلّق بالملائكة وعيسى الله والصالحين، فلابد أنّ يقرّ لك أنّ من أشرك في عبادة الله أحداً من الصّالحين فهو الشرك الممذكور في القرآن، وهذا هو المطلوب» انتهى.

وملخّص مقصوده: أنّ الشّرك غير مختص بعبادة الأصنام؛ فإنّ الله تعالى كفّر من تعلّق بالملائكة وعيسى والصّالحين وتكفيرهم إغاً هو لكونهم داعين مع الله أحداً، فيكون فعلكم كعملهم، في كونه شركاً.

هٰذا مرامه، لكنك خبير بأن هذه سفسطة واضحة؛ لأن التعلق بالملائكة وعيسى والصالحين يصدق عليه العبادة، والدعوة مع الله أحداً بالبيان المتكرر المتقدم، وهذا غير الاستشفاع بالنبي الله والولي الله وبينها بون بعيد، وتفاوت شديد، فلا يشابهه ولا يدانيه، ويدرك ذلك من لاعيب فيه ودلالة الوجدان عليه تغنيه، وقد تكرر منّا بيانه جواباً لتكرار برهانه، فإنّه حيث لم يكن عنده دليل على مدّعاه سوى ما ادّعاه أوّلاً وحققنا جوابه كاملاً، يكرّر ذلك بعبارات مختلفة غير فصيحة، ويلزمنا التكرار ردّاً عليه وكلّم عاد للإضلال عدنا عليه للاذلال.

إنَّ عادت العقرب عدنا لها وكانت النَّعل لها حاضره

وخشع لغير الله بالخضوع والخشوع الذي يفعله لله من السجود والركوع والقنوت والدعوات الخاصة به تعالى فهو مشرك بالله وإن سمّي من فُعِلَ له ذٰلِك شفيعاً عند الله فضلاً عن أن يسمّيه إلهاً ، ولا خفاء في معنى الشرك لغة وعرفاً حتى يحتاج إلى التفسير بعبادة الأصنام.

وكذا نقول في جواب السؤال عن معنى عبادة الله :إنّ العبادة التشريعية والتكوينية قد بيناهما في المقدمات؛ وهي توقيفية يتوقف بيانها عَلى تعيين النبي عَلَيْ، ولا يجوز التعدي عمّا بينه عَلَيْ، ولا يجوز التعدي عمّا بينه عَلَيْ، ويحرم فعل ما عينه الله عبادة لغيره تعالى، وعلى هذا ف تفسير الآيات عا بينه وفسره هذا القائل تفسير بغير ما هو حقّ التفسير لها، فيشمله قول النبي عَلَيْ المن فسر القرآن برأيه فَلْيَتَبوّ أُ مَقْعَدَهُ مِنْ النّارِ، (١) وقد فصلنا الفرق بين عمل عبدة الأصنام وعمل المستشفعين بالأنبياء والأولياء علي فراجع ولكن:

لا تَزْعُمَنْ يا مَنْ له التدبيرُ في التفسير

يُـــقبل لدى أحــدٍ مــاقلته بــنقير

ماذا دعاك إلى الإصرار في حمق

تسهجي بسه مسرة أخسري بِستكفير<sup>(٢)</sup>

١ - في البحارج ٣ ص ٢٢٣ ح ١٤: من فسر القرآن بغير علم ...
 ٢ - كذا.

ثم قال القائل: «فإن قال: إنهم لم يكفروا بـدعاء المـلائكة والأنبياء، وإنّما كفروا لمّا قالوا: الملائكة بنات الله، ونـحن لم نقل عبد القادر ولا غيره ابن الله.

فالجواب أنّ نسبة الولد إلى الله كفر مستقل، قال الله تعالى: 
﴿قل هو الله أحد الله الصمد》(١) فالأحد الّذي لانظير له، والصمد المقصود في الحوائج، فمن حجد هذا فقد كفر ولو لم يحجد أوّل السورة، ثم قال: ﴿لم يلد ولم يولد》(١) فمن جحد هذا فقد كفر وإن لم يجحد أوّل السورة، قال الله تعالى: ﴿ما اتخذ الله من ولم ولم ولم ولم أنه من الله على منهما كفر وما كان معه من إله ﴿ فَرَق بين النوعين، وجعل كلا منهما كفراً مستقلاً.

وقال الله تعالى: ﴿وجعلوا سَعَ شَرِكَاءَ الجِنّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لِهُ بِنِينَ وَبِنَاتٍ بِغِيرِ عَلَمُ سَلِّمَا وَسَعَالِي عَمَا يَصفون ﴾ (٤) ففرق بين الكفرين.

والدليل عَلَىٰ هٰذا أيضاً أنّ الذين كفروا بـدعاء اللات مـع كونه رجلاً صالحاً لم يجعلوه ابن الله والذين كفروا بعبادة الجنّ

١ ـ سورة الاخلاص: الآيتان ١ ـ ٢.

٢ ـ سورة الاخلاص: الآية ٣.

٣ ـ سورة المؤمنون؛ الآية ٩١.

٤\_سورة الأنعام: الآية ١٠٠.

لم يجعلوهم كذلك، وكذلك العلماء في المذاهب الأربعة يذكرون في باب حكم المرتد أن المسلم إذا زعم أن لله ولدا فهو مرتد، وإذا دعا لله نداً فهو مرتد فيفرقون بين النوعين، وهذا غاية الوضوح» انتهى.

وخلاصة السؤال والجواب:

أنّ اعتذار المستشفعين بالأنبياء والأولياء عن كفر المستركين المستشفعين بالملائكة من باب قولهم بكونها بنات الله، وهذا العذر غير مقبول؛ لكون القول بذلك كفراً آخر غير الشرك بالله.

هذا ولكن احتال اعتذار هؤلاء بذلك من الجهالة، بل ناش من الحهاقة؛ لأنّ الفرق بين الكفرين واضح لا يخفى على الجهال فضلاً عن العقلاء والعلماء ذوي الألباب، وماأجاب به هذا القائل عن السؤال إنما يتجه لفرض وجود سائل غير قابل بل أحمق جاهل، وما يستحق الجواب أن يفرض السائل في مقام الفرق بين عملهم وعمل المستشفعين بالملائكة من غير جهة قولهم بكون الملائكة بنات الله؛ لوضوح قولهم بكونها إلها معبوداً وكان عملهم على ذلك وقولهم: ﴿ هُؤُلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ أو ﴿ ليقربونا إليه زلفى ﴾ اقرار منهم بما ينافي حقيقة الاستشفاع فإنّ الاستشفاع بهذه الكيفية لا يصدق عليه الاستشفاع، وإنّ المستشفعين بالأنبياء والأولياء لا يعملون عملاً ينافي الاستشفاع، مع أنّ الاستشفاع والأولياء لا يعملون عملاً ينافي الاستشفاع، مع أنّ الاستشفاع

أمر يحتاج إلى إذن من الله للشفيع فيكون بالاستلزام إذناً للمستشفعين في الاستشفاع، وأنّه لم يدلّ دليل على إذن الملائكة في الشّفاعة فضلاً عن أصنامهم وأمثالها، والفرار عن جواب لهذا الاعتراض بفرض السؤال المذكور، والجواب عنه بما لا يخفى عَلىٰ ذي مسكة مغلطة واضحة وسفسطة لائحة.

هٰذا كلّه مضافاً إلى أن الكفر علّة واحدة ولو باختلاف الموجبات، وأيّ ربط بينه وبين اثبات الكفر بالاستشفاع بالكيفية المعمولة بين المستشفعين بالنبيّ الله وأوصيائه الله الله الله المعمولة بين المستشفعين بالنبيّ الله ولا يعبدونهم نحو عبادة يجعلونهم معبوداً، ولا يسمونهم إلهاً، ولا يعبدونهم نحو عبادة المشركين الذين سهاهم الله تعالى مشركين، والقياس مع بطلانه من أصله؛ فان أوّل من قاس إبليس لا يصّح مع الفارق، والدّعوة والاستغاثة اللّتين ترجعان إلى دعوة الله والاستغاثة به تعالى ليس دعوة مع الله أحداً.

وبما ذكرنا ظهر لك أن عبدة اللات و الجن كانوا عابدين لهاكما ذكرنا مراراً لا مستشفعين نحو الاستشفاع بالأنبياء والأولياء للهيلا من المسلمين، والاستشهاد بمقالة العلماء في المذاهب الأربعة ليس منكراً ولا مربوطاً بالمقام.

إنكنت ذا بصر فالفرق منظور أنالقياس بطلوالذم مشهور(١)

۱ \_کذا.

لكنبعين حسودكلَ واضحة (١) تستر بحقدخفيّ وهو مستور (٢)

ثم قال القائل: «وإن قال: ﴿أَلَا إِنَّ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولاهم يحزنون﴾ (٣) فقل هذا حقّ ولكن لا يعبدون، ونحن لا ننكر عبادتهم مع الله واشراكهم معه، وإلّا الواجب عليك حبهم واتباعهم والاقرار بكراماتهم ولا يجحد كرامات الأولياء إلّا أهل البدع والضّلال؛ ودين الله وسط بين طرفين، وهدئ بين ضلالتين، وحق بين باطلين» انتهى.

أقول: من الشيطنة والتقلبات المندرجة في هذا المقال تركه تقريب الاستدلال لعدم مناسبة حوابه لهذه الآية بالتقريب الذي لا يمكن الذبّ عنه، ونحن نستدلّ بهذه الآية بتقريب يعلم كل أحد عدم مناسبة الجواب معه، والعجب أنّه ذكر هذه الآية وجعلها من المتشابهات، وكأنّه لم يعرف تقريب الاستدلال وهو بأن يقال: لما قال الله في مواضع من كتابه الكريم: ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون و عرفنا صدق هذا الكلام، ولما رأينا قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُم وماتعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها تعالى: ﴿ إِنَّكُم وماتعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها

١\_كذا.

۲ \_کذا.

٣ ـ سورة يونس: الآية ٦٢.

واردون (۱) عرفنا أنّ أولياء الله غير معبودين، وإلّا لكانوا من أهل جهنم وكانوا خائفين محزونين، فنستدل بعدم الخوف عليهم وعدم حزنهم أنّ الاستشفاع بهم ليس عبادة ودعوة لهم، فمن جعل ذلك عبادة لهم مع الله فهو معاند لجوج ومجادل مجوج، مبطل في مرامه، وعليه وزر آثامه.

وإذا عرفت تقريب الاستدلال عرفت أنّ قوله: «هدذا حقّ ،لكن «لا يعبدون» تناقض في كلامه؛ لأنهم إن كانوا معبودين لا يمكنهم عدم الخوف والحزن بعد قول الله تعالى لمن يعبد سواه: «إنتهم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم) الخ فلابد أن يحمل ما يعمل بالنسبة إليهم من الاستشفاع على ما ليس بعبادة غير الله، ولا الدّعوة مع الله أحداً مع أنّ إلاقرار بكراماتهم في حياتهم إن كان بحصول ما يسألهم النّاس من شفاء مرض، أو قضاء حاجة لهم؛ فليس ذلِك إلّا بسبب قبول شفاعتهم عند الله؛ فإنهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً ولا حياة ولا نشوراً.

وكذا ما يظهر منهم بعد المهات بعد التوسّل بهم عند قبورهم أو في غيرها؛ لا يحصل إلّا بقبول شفاعتهم عند الله في محاويج عبيده وإمائه؛ فإنهم الميّل حقيقة ليسوا بأموات، بل أحياء عند ربهم

١ \_ سورة الأنبياء : الآية ٩٨.

يرزقون كما قال تعالى في كتابه العظيم: ﴿ولا تحسبنَ الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربّهم يرزقون ﴾(١) الخ.

وبالجملة كلّما يحصل للناس بعد التوسل والاستشفاع بهم عند الله من قضاء الحوائج مثبت لكرامتهم و قربهم ووجاتهم عند الله، ودليل عَلىٰ قبول شفاعتهم عنده تعالى.

شاهد صدقٍ عَلىٰ لدى السه لسماءُ قدموا إلىٰ المغفره شهاعة الشّافعينُ

كرامة الأولياء شفاعة المدنبين يا أيها المذنبون من رحمة واسعة

[الفرق بين شرك الأولين و شرك أهل هذا الزمان]

ثم قال القائل: «فَإِذَا عَرَفْتُ أَنَّ هَذَا اللَّذِي يسميه المشركون في وقتنا الاعتقاد هو الشرك اللذي نزل فيه القرآن، وقاتل رسول الله والناس عليه فاعلم أن شرك الأولين من شرك أهل زماننا أخف بأمرين:

أحدهما: أنّ الأوّليـن لا يشـركون ولا يـدعون المـلائكة والأولياء والأوثان مـع الله إلّا فـي الرّخـاء، وأمّـا فـي الشّـدّة

١ \_سورة آل عمران: الآية ١٦٩.

فيخلصون الدين لله كما قال تعالى: ﴿وإذا مسّكم الضّرُ في البحرِ
ضَلَّ مَنْ تَدْعُوْنَ إِلّا إِيّاه فلما نجّاكم إلى البرِ أعرضتم وكان الإنسانُ كفوراً﴾(١)، وقال تعالى: ﴿قل أرأيتُمْ إِن أتاكم عذابُ اللهِ أو أتتكمُ السّاعَةُ أغيرَ اللهِ تدعونَ إِن كنتُم صادقينَ بل إيّاه تدعونَ﴾(١) ألخ وقال تعالى: ﴿وإذا مسّ الإنسانَ ضرَّ دعا ربّهُ مُنيباً إليه ثم إذا خوّلَهُ نعمةً منهُ نَسِيَ ما كان يدعو إليه مِنْ قَبْلُ﴾(٣) الآية وقال تعالى: ﴿وإذا عَشْيتَهُم موجٌ كالظّللِ دَعَوا اللهَ مَخْلَصِينَ له الدّين﴾(٤) الآية.

فمن فهم هذه المسألة الّتي وضحها الله في كتابه، وهي أنّ المشركين الذين قاتلهم رسول الله الله يدعون الله، ويدعون غيره في الرّخاء، وأمّا في الضّراء والشدّة، فلا يدعون إلّا الله وحده وينسون ساداتهم؛ تبينَ لَهُ القرق بين شرك أهل زماننا وشرك الأولين، لكن أين من يفهم قلبه هذه المسألة فهما راسخا، والله المستعان» انتهى.

أقول: للقائل في مقاله هٰذا دعويان:

١ ـ سورة الإسراء: الآية ٦٧.

٢ ـ سورة الأنعام: الآبة ٤٠.

٣\_سورة الزمر: الآية ٨.

٤\_سورة لقمان: الآية ٣٢.

الأولى: تسمية عمل المشركين في زمانه اعتقاداً.

الثانية: أخفية شرك الأوّلين عن شرك أهل زمانه؛ لكون الاوّلين داعين لغير الله في الرخاء دون الشدة، بخلاف المشركين في زمانه؛ فإنّهم يدعون غير الله في الرّخاء والشدّة جميعاً، وكملتا الدعويين ناشئة عن الجهالة والضّلالة، أو إغفال لمن له رشد ونبالة.

توضيح ذَٰلِك: أنّ الاعتقاد عند من يسميه القائل: «مـشرك زمانه» عبارة عن الاذعان والتصديق القلبي بالتّوحيد والنبوة الخاصة والحشر والنشر وصحة جميع ما جاء بـ النـي على من الأمور الاعتقادية القلبية، والتكاليف العملية الفرعية، ومن لم يعتقد بذٰلِك كلَّا أم بعضاً فهو كافر، وهذا الاعتقاد كيف صار هو الشّرك الّذي نزل فيه القرآن، وقدائل رسول الله النّاس عليه؟ والشرك النّازل في القرآن عَلَىٰ ما صرح به هٰذا القائل هو الشرك في العبادة، ومشركو زمانه لا يعبدون غير الله نبياً كان أو ولياً، ولا يسمّون ما يعملونه من الاستشفاع والتوسل بهم اعتقاداً، فهذه النسبة اليهم إمّا صادرة (١) عن جهل القائل أو إغفال للسامعين. وأمّا أخفّية شرك الأوّلين عن شرك المشركين في زمان القائل

١ ـ في الأصل: صادر ، والصحيح ما أثبتناه.

فكلام لا محصل له دعويٌ ودليلاً.

توضيح ذلك: أمّا من حيث الدّعوى فلإنّ الشرك والكفر ليسا من قبيل السّواد والبياض، فيكونا مشككاً متفاوتاً بالشدة والضّعف، و إلى ذلك يشار بقوهم: «الكفر ملة واحدة» ولا ينافي ذلك قوله تعالى ﴿أَشُعدَ كَفُواً﴾(١) فإنّ الأُشدّية (٢) هناك من حيث ظهور الآثار لا من حيث كونه مشككاً ولو سلمنا كونه مشككاً، فكون الدّعوة في الرخاء فقط أخف بالنسبة إلى الدّعوة في الشدّة والرّخاء جميعاً غير معلوم، بل قوهم: «الضرورات تبيح والرّخاء جميعاً غير معلوم، بل قوهم: «الضرورات تبيح الحذورات» يجعل الدّعوة حال الشدة ملحقاً بالعدم فيتساويان.

وهذا التسليم مماشاة منامع الجيصم في نسبة الدَّعوة إلى المشركين في زمانه، وإلا فندن منكرون الكون عملهم دعوة لغير الحق مطلقاً.

وأمّا عدم المحصل لدليله الذي أقامه عَلىٰ اختصاص دعوة المشركين لغير الله بحال الرخاء دون الشدة بل إنّهم في الشدّة يدعون الله فقط، فلأنّ الآية أعني قوله تعالى: ﴿وإذا مسّكم الضرُّ في البحر﴾ إلىٰ قوله تعالى: ﴿ وكان الإنسان كفوراً ﴾ (٣) فبيان لأمر

١ ـ سورة التوبة: الآية ٩٧.

٢ \_ في الأصل: أشدّيّة، والصحيح ما أثبتناه.

٣\_سورة الاسراء : الآية ٦٧.

جبليّ للإنسان، فإنّه عند الرخاء يتصوّر له أعواناً و أنصاراً من أب وأمّ وقريب وصديق إلى غير ذلك يدعوهم لقضاء حوائجه، وفي الضراء ووقت الاضطرار الذي لا يجد ممن ذكر أحداً يقدر على كشف كربته، فلابدّ له من دعوة الله تعالى، وقد صح عن المعصوم: أنّ الذي تنكسر به السفينة في البحر ولا يرى من ينجيه يرى في نفسه وجود من هو قادر عَلى نجاته؛ وهو الله تعالى (۱)، فيكون محصل معنى الآية أنّ الانسان لكونه كفوراً عند الاضطرار يتوجّه إلى الله تعالى دون غيره، وبعد حصول النجاة المعن الضرر والاضطراب نسي تلك الحالة، ورجع إلى الغملة له عن الضرر والاضطراب عن الله؛ فإنّ الغفلة عن الله مثل الإعراض عن الله مثل الإعراض عن الله؛ فإنّ الغفلة عن الله مثل الإعراض عن الله مثل اله عن الله مثل الإعراض عن الله من الله مثل الإعراض عن الله مثل اله عن الله من اله من اله من الله من الله من الله من الله من اله من اله من الله من اله من اله من ال

وبما ذكرنا ظهر أن تسيان ما يدعونه المشركون المشار إليه بقوله تعالى: ﴿وتنسون ما تشركون﴾(٢) ليس أمراً اختيارياً لهم، بل الضرورة تدعوهم إلى دعوته تعالى فقط، ولازم ذلك نسيان ما يدعونه، فيكون التوجه منحصراً في التوجه إليه تعالى دون غيره بغير التفات واختيار؛ لاقتضاء الجبلة، فلا يحمدون بذلك، كما أنّ بغير التفات واختيار؛ لاقتضاء الجبلة، فلا يحمدون بذلك، كما أنّ

١ - روى في توحيد الصدوق عن الإمام الصادق الثيار الله على ذلك فراجع ص ٢٢١
 منه.

٢ ــ سورة الأنعام: الآية ٤١.

دعوة الغريق لله تعالى فقط أمر مجبول بغير اخــتياره، فــلا يمــدح عليه.

لا يقال: كيف يدعو بغير اختيار مع كونه عاقلاً مختاراً؟ لأنا نقول: إنّ الأمر المجبول عليه حاكم عَلىٰ الاختيار، بمعنى أنّه يحصل من غير المختار؛ فانّ استصاص المولود أوّل ولادت لما يتغذّى به من حلمة الثدي ليس باختيار منه والتفات لكونه بحكم الجهاد، ومع كون المصّ منسوباً إليه.

والحاصل أنّ ترك دعوة المشركين زمن النبي الله لدعوة غير الله ليس باختيارهم، فلا يحمدون عليه ،بل لنا أن نقول: إنهم في الرّخاء يدعون غير الله دائماً ولا يدعون الله في الرّخاء أبداً حسى يصدق أنهم يدعون مع الله أحداً

وأما قوله تعالى: ﴿وَإِذَا مُسَّ الْإِنْسَانَ ضَوَّ الآية فهي نازلة في عتبة بن ربيعة أو غيره؛ حيث تركوا عبادة الأصنام عند الابتلاء ببليّة، فلمّا رُفِعتَ عطاءً من الله رجعوا إلى ماكانوا فيه من عبادة الاصنام واشتغلوا بالإضلال الذي كانوا عليه، وإن فرضناها عامّة فسبيلها سبيل الآيات السّابقة في كون ذلك ممّا عليه الجبلّة.

١ ـ سورة الزمر: الآية ٨.

وأما الاستدلال بقوله تعالى ﴿واذا غشيهم موج كالظُّلل ﴾ الخ فإغفال عن المطلب، بإسقاط الآية المقدمة عليها، وإسقاط الذيل منها، وتمام الآية بنفسها تدل على عدم أرتباطها بمطلوبه المستدلّ له بالآية وهي هكذا: ﴿ أَلُم تر أَنَّ الفُلْكَ تجري في البَحْر بنعمةِ اللهِ ليُرِيَكُمْ مِنْ آياته إنّ في ذٰلِك لآيات لكلّ صببًار شَكُور وإذا غَشْبِيَهُمْ مَوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فِلمَا نَجَّاهُمْ إلىٰ البَرِّ فَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ ومَا يَجْحَدُ بآياتِنا إِلَّا كلُّ خَتَار كفور﴾(١) فإنّهاكما ترى لا ربط لهما بدعوة المشركين لله في الشّدّة واختصاص ذَلِك بهم، بل بيان لحال نوع البشر الراكب في الفلك عند الابتلاء بهيجان البحر وتهاجم الأمواج الموجبة لانكسار السفينة، وحصول الغرق لمن فيها أفبائم قاط الأية الأولى وذيل الثانية أؤهم أرتباط ذٰلِك بمطلوبه ﴿ إَغْفَالِا لِلنَّاظِ بِن مِن

وعلى هذا فقوله: «فمن فهم هذه المسألة» إلى قوله «تبيّن له الفرق بين شرك أهل زماننا وشرك الأولين» كلام لا محصل له، بل يوجب الحيرة والوله، كما أنّ مقالاته في الأمر الثاني موجبة (٢) لذلك أيضاً، بل أنّها لا تصدر (٣) من وقيح أبْلَه؛ فإنّ قوله: «الأمر

١ ــسورة لقمان: الآيتان ٣١ ـ٣٢.

٢ ـ في الأصل: موجب، والصحيح ما ذكرناه.

٣ ـ في الأصل: يصدر، والأنسب ما ذكرناه.

الثاني أن الأولين يدعون مع الله أناساً مقربين عند الله؛ إمّا نبياً أو وليّاً ، وإمّا ملائكة أو يدعون أحجاراً وأخشاباً وأشجاراً مطيعة لله وليست بعاصية ، وأهل زماننا يدعون مع الله أناساً من أفسس النّاس ، والذين يدعونهم هم الّذين يحكون عنهم الفجور من الزنا والسرقة ، وترك الصلاة وغير ذلك ، والّذي يعتقد في الصّالح والّذي لا يعصي مثل الخشبة والحجر أهون ممّن يعتقد ويشاهد فسقه و فساده ويشهد به » انتهى .

أقول: ليت شعري من المشركون \_ في زمان هذا القائل \_ الذين يدعون أناساً من أفسق النّاس ؟ والكلام من أوّل المقال إلى هنا متوجهاً إلى المستشفعين بالأنبياء والأولياء المبيّلة المقرّبين إلى الله والموجهين عنده تعالى و إلى قبورهم المبيّلة.

والحاصل أنّا لم نعرف بل لم نعهد من يدعو مع الله أناساً هم أفسق النّاس عَلَىٰ نحو دعوة المشركين للصّلحاء، وما لا يعصى الله، وعلى من يعرفهم بيان أشخاصهم ومقرّهم وأوطانهم، بل حالهم ومسلكهم؛ لنعرفهم ونقول فيهم ما يستحقون !!.

وبالجملة لهذا الكلام إمّا افتراء وتهمة، أو خروج عن البحث تجاهلاً أو بغفلة؛ لأنّ دعوة النّاس للفساق في حوائسجهم - مثل سلاطين الجور وأتباعهم أو الأعمى يستغيث بكلّ من سمع صوت رجله، فيقول: يا رجلاً خذ بيدي، من دون مبالاة بأوصاف

المستغاث [به] من حيث الكفر والإيمان والفسق والعدالة \_ ليست تلك الدَّعوة المبحوث عنها الموجبة لكون الداعي بها مشركاً بالله تعالى، مع أنَّه لا مناسبة بين الأمرين حتى يلاحظ ما هـو أقلل فساداً وأهون قبحاً منها.

مخادعتك المنحوسة بالله باطلة

مخالبك المنكوسة بالحقّ عاطله وبينَك والحقّ الّـذي مسلكُ الهُـديْ

جـــبالُ عـــنادٍ واللــجاجة حــائله أراك بسكــر المـوتِ مـن ألم الأسـىٰ

عليك جمود الهمِّ والغمِّ هـاطله(١)

## [الفرق بين كفّار زَمُانَ النَّبِي اللَّهُ ورُمَاننا]

ثم قال القائل: «فإذا تحققت أنّ الذين قاتلهم رسول الله على أصح عقولاً من هؤلاء فاعلم أنّ لهؤلاء شبهة يـوردونها عَـلىٰ ماذكرنا وهي من أعظم شبههم فأصغ سمعك لجوابها، وهـي أنّهم يقولون: إنّ الذين نزل فيهم القرآن لا يشهدون أن لا إله إلّا الله ، ويكذبون رسول الله عَيْلِيُّ ، ويسنكرون البعث، ويكذبون

١ ـكذا، والآبيات إلى النثر أقرب منها إلى الشعر.

القرآن، ويجعلونه سحراً، ونحن نشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً ﷺ رسول الله، ونصدق القرآن، ونؤمن بالبعث، ونصلّي ونصوم، فكيف يجعلوننا مثل أولئك ؟

فالجواب أنْ لا خلاف بين العلماء كلُّهم أنَّ الرجّل إذا صدَّق رسول الله ﷺ في شيء وكذَّبه في شيء أنَّه كافر لم يدخل في الإسلام، وكذَّلِك إذا آمن ببعض القرآن وجحد بعضه كمن أقرّ بالتّوحيد وجحد وجوب الصّلاة، أو أقـرّ بـالتّوحيد والصـلاة وجحد وجوب الزِّكاة ، أو أقرَّ بهٰذا كلَّه وجحد وجوب الصوم ، أو أقرَ بهذا كله وجحد الحجّ ، ولمّا لم يعتقد أناس في زمن رسول الله عَلِي الحج (١) أنزل تعالى فيهم: ﴿وللهِ عَلَىٰ النَّاسِ حَجُّ اللَّهِ عَلَىٰ النَّاسِ حَجُّ البيتِ من استطاعَ إليه سَلبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنيَ عَن العالمين (٢) ومن أقر بهذا كله وجحد البعث كفر بالإجماع، وحلّ دمه وماله كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الذِّينَ يَكَفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ويريدون أن يُفَرّقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُوْنَ نُـؤُمِنُ بِبَعضِ وَنَكْفُرُ بِبَعْضِ ويريدون أن يَتَّخذُوا بَيْنَ ذَٰلِك سبيلاً أُولئك هُمُ الكافِرون حقّاً ﴾<sup>(٣)</sup> فإذا كان الله قد صرح في كتابه أنّ

١\_ في الأصل: الحجّ، والصواب ما ذكرناه.

٢ \_ سورة آل عمران: الآية ٩٧.

٣\_سورة النساء:الآيتان ١٥٠\_١٥١.

من آمن ببعض وكفر ببعض فهو كافر حقّاً؛ زالت هذه الشبهة، وهذه هي الّتي ذكرها بعض أهل الإحساء في كتابه الّذي أرسل إلينا» انتهى.

وخلاصة جوابه عن الشبهة المذكورة بعد تطويل الكلام بما ترى من كفر من أنكر ضروريات الدين أنّ لهؤلاء منكرون للتوحيد الّذي هو أعظم من سائر ما يتحقق به الكفر.

أقول: وهذا الجواب يرجع إلى ما أثبته إلى همنا من أنّ المستشفعين بالأنبياء والأولياء يدعون مع الله أحداً؛ وهو إنكار التوحيد هو الشرك الذي في كتاب الله، فقول التوحيد وإنكار التوحيد هو الشرك الذي في كتاب الله، فقول المعترض بأنّا نشهد أن لا إله إلا الله، كذب واعتراف صوري بالتوحيد، ولا نصيب له من التوحيد شيء.

وأنت خبير بأن مَا يُلْكُوهِ فَ نَسَبَة إِنْكَارِ التّوحيد إلى مشركي زمانه مع قولهم وشهادتهم بأنّه لا إله إلا الله ليس بأولى من أن يقال: إنّ مقالة المشركين في زمن رسول الله يَلِيُ بأنّ هؤلاء شفعاؤنا عند الله كذب وإشبات الشريك لله تعالى ذاتاً في العبادة، وقد استدللنا عَلَى إنكارهم التّوحيد بقولهم: ﴿ أَجِعِلُ الآلهة إلها واحداً ﴾ إلى غير ذلك فراجع إلى ما قدّمنا لك.

١ ـ سورة ص: الآية ٥.

ولنا أن نقول: أنتم الوهَّابية من الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِبِعِضِ الكتابِ وَتَكْفُرُونَ بِبِعْضٍ ﴾(١) حيث إنكم تؤمنون بأنَّ التَّوحيد أن لا يدعو مع الله أحداً، وتكفرون بشفاعة الصَّالحين من الأنبياء والأولياء، وتقولون إنَّ دعوتهم دعوة غـير الله، وقد جعل الله تعالى للمجرمين شفعاء، وأعطى للـنبي ﷺ الشَّفاعة، ومعنى إعطائه الشَّفاعة أنَّ المستشفعين يلزمهم التماس الشَّفاعة لهم عند الله، فلابد لهم من دعوة غير الله للشفاعة عند الله، وأنتم منكرون لذلِك فمؤمنون ببعض وكافرون ببعض، مع أنَّ قوله تعالى: ﴿ومن يطع الله والرسول فأولئك مع ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿النَّبِيِّيْنَ والصَّدِّيقِينَ والشُّهُ والصَّالحين وحسُّن أولئك رفيقاً ﴾(٢) بشارة لهم بالكول مع النبيين في الجنة، ولا شك أنَّ أهل العرف والعقلاء معترفون بأنَّ المؤمن الغير المخالف لأحكام الله من الصلاة والحج والزكاة وغير ذَلِك المستشفع بالنبي عَلَيْهُ وأوصــــيائه ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللَّهِ الْمُسْطِيعِينَ للهُ والرّسول عليه العاصي لله والرسول عليه فيلزم كونهم مع النبيّين والشهداء والصّالحين، ولو كان الاستشفاع الصادر منه بالنسبة إلى النبيّ والولي شركاً لما كان مع النبيّين مــع

١ ــ سورة البقرة : الآية ٨٥، وفي الأصل: أتؤمنون، والصحيح ما أثبتناه. ٢ ــ سورة النساء: الآية ٦٩. وفي الأصل: فاولئك مع النبيين، والصحيح ما أثبتناه.

كونه مطيعاً لله والرّسولﷺ بحكم العرف والعقلاء، وهٰذا تكذيب لكلام الله تعالى.

وإن شئت قلت: كما أنّ العلماء متفقون عَلىٰ كفر من أنكر شيئاً من المذكورات، وجحدها، كذلك العلماء والعقلاء متفقون عَلىٰ أنّ من اعتقد في قلبه وحدة الله تعالى ذاتاً ووصفاً وفعلاً وعبادة لا يكفر بطلب الشفاعة من الأنبياء والأولياء، مع كونهم وجهاء (١) عند الله ومأذونين في الشفاعة للمسيئين والمجرمين، ولا يحسبه العقلاء والعلماء ممن يدعو مع الله أحداً، ونسبة ذلك إلى هذا الشخص أفتراء وإنكار لبعض الكتاب الجاعل لمن أطاع الله ورسوله مع النبيّين والصديقين، ولو كان الشخص من المشركين لم يكن مع النبيّين والصديقين، ولو كان الشخص من المشركين واستخبر.

وممّا ذكرنا في فساد هذا الجواب يظهر لك ما في قول هذا القائل ما هذا لفظه: «ويقال أيضاً إذا كنت تقرّ أن من صدّق الرسول على في كلّ شيء وجحد وجوب الصلاة فهو كافر حلال الدم والمال بالإجماع، وكذلك إذا أقرّ بكلّ شيء إلّا البعث، وكذلك لو جحد وجوب صوم رمضان وكذب بذلك لا يجحد هذا، ولا

١ \_ في الأصل: وجيهاً والصحيح ما أثبتناه.

تختلف المذاهب فيه وقد نطق به القرآن كما قدمنا ، فمعلوم أنّ التوحيد هو أعظم فريضة جاء بهاالنبي على وهو أعظم من الصلاة والصوم والحج فكيف إذا جحد الإنسان شيئاً من هذه الأمور كفر ولو عمل بكل ما جاء به الرسول على ، وإذا جحد التوحيد الذي هو دين الرسل كلهم لا يكفر ، سبحان الله ما أعظم هذا الجهل ! انتهى .

وحاصل مقاله ـ بعد انحلاله ـ أنّ إنكار التّوحيد أعظم من إنكار غيره ممّا يوجب الكفر ودعوة غير الله معه إنكار للتوحيد، وهذا هو عمل مشركي زماننا.

أقول :سبحان الله ما أعظم هذا الجهل أو التجاهل الذي يتعمده هذا القائل في جعل الاستشفاع بالأنبياء والأولياء دعوة لغير الحق، ووضوح كون دَلِك دليلاً على كمال التوحيد كالنّار على المنار، بل كالشمس في رابعة النهار، وقد سبق منّا بيانه فلا نعيد ما بان إعلانه.

يا أيّها المجادلُ ما قلتَهُ آفتراءُ دَعْ هذه الخديعةَ فـإنّها هـباء لا خير في مرامِ تـطلبه بـجدِ كبيت عنكبوت يفسده الهواء

## [في قتال أصحاب النبي الله البني حنيفة]

ثم قال القائل: «ويقال أيضاً هؤلاء أصحاب رسول الله عليها

قاتلوا بني حنيفة وقد شهدوا مع النبي الله إلا الله وأن الله الله وأن محمداً رسول الله الله ويصلون ويؤذنون؛ فإن قال: إنهم يقولون إن مسيلمة نبي قلنا: هذا هو المطلوب إذا كان من رفع مرتبة رجل في مرتبة النبي الله كفر وحل دمه وماله ولم تنفعه الشهادتان، فكيف بمن رفع شمسان أو يوسف أو صحابياً أو نبياً في مرتبة جبّار السماوات والأرض سبحان الله ما أعظم شأنه: ﴿كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِ الذَيْنَ لا يعلمون ﴾(١) انتهى.

وخلاصة كلامه أن إعلاء مرتبة غير المستحق لمرتبة كفر، فكذلك جعل فكما أنّ جعل مسيلمة نبياً في مقابل النبيّ الله كفر، فكذلك جعل الآلهة مع الله، ودعوة غير الله تعالى كفر بطريق أولى وهذا عمل المشركين في زماننا و فعالهم.

أقول: هذا الكلام من المنكلم به دليل على كمال حمقه وسفهه، وكونه مكابراً مفسداً، وأمّا دلالته على الحمق والسفه ف لأن من قال بنبوة مسيلمة الكذاب فقد كذب رسول الله على ومن كذبه كذب الله تعالى، والصلاة والشهادتين والأذان لا أثر لها لغير المصدّق لله ورسوله.

توضيح ذٰلِك: أنّ القول بنبوة مسيلمة إنكار لكون

١\_سورة الروم: الآية ٥٩.

رسول الله على خاتم النبيين، وتكذيب لقول الله تعالى: ﴿ محمد رَسُولُ اللهِ إِلَىٰ وَ وَخَاتُم النّبِيتِن ﴾ (٢) ولقوله على: ﴿ لا نبيّ بعدي و «حلال محمد على حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة » فقالة أصحاب رسول الله على لمم ليس لرفعهم مرتبة مسيلمة مرتبة النبيّ على ، بل لتكذيبهم الله ورسوله، وليس في فعل المستشفعين بالأنبياء والأولياء تكذيب لله ورسوله أو رفع مرتبة أحد إلى مرتبة جبّار الساوات والأرض.

١ \_سورة الفتح: الآية ٢٩.

٢ ـ سورة الأحزاب: الآية ٤٠.

٣\_سورة المائدة: الآية ٣٣.

صدور النّاس، وهو الوسواس الّذي أمر الله تعالى نبيّه الأكرم الله بالاستعاذة من شرّه في آخر سورة من كتابه تعالى، وقد علمنا بالعقل والنقل الصحيح أنّ للباطل جولة وللحق صولة ودولة: ﴿واللهُ يَهدي مَنْ يَشَاءُ إلى صِراط مُستقيمٍ وهو تعالى يعلم من طبع قلبه ويعلم المهتدي العليم من الضالّ الرّجيم.

ثم قال القائل: «ويقال أيضاً الذين حرّقهم علي بن أبي طالب بالنار كلّهم يدّعون الاسلام، وهم من أصحاب علي الله وتعلموا العلم من الصحابة، ولكن لمّا اعتقدوا في علي الله الاعتقاد بيوسف وشمسان وأمثالهما، فكيف أجمع الصحابة على قتلهم وكفرهم؟ أتظنون الصحابة يكفّرون المسلمين أم تظنون أنّ الاعتقاد في تاج وأمثاله لا يضرّ والاعتقاد في على بن أبى طالب الله يكفّر؟ التم المرابع يكفّر؟ التم المرابع الله المرابع الله المرابع الم

وخلاصة مقال هذا السفيه التمويه بما لا يغتر به العاقل النبيه؛ فان كلمة الغلاة وأفعالهم شرك صريح وهي تسمية علي الحلا إلها ودعوتهم أحداً مع الله وحرقهم وقتلم وظيفة للصحابة وجميع المسلمين، ودعواهم الفاسدة (١) مع تكذيبهم لولي الله الذي هو تكذيبه له ورسوله غير مفيد جزماً؛ فإن علياً الحلا نهاهم عن هذه

١ ـ في الأصل: الفاسد، والصحيح ما أثبتناه.

المقالة فما نفعهم كلامه الله المستشفعين بالأنبياء والأولياء على الغلاة قياس مع الفارق وتمويه غير لائق.

ف على الصحابة لَتكفيرٌ بموقِعِهِ

وَضعٌ لأهل الحق للحق بموضعه (١)
ليس القياس لأعمى بالبصير سوى
إبطال حق يبين جهل موقعه

## [تكفير العلماء لبني عبدالقدامي]

ثم قال القائل: «ويقال أيضاً بنو عبد القدامي الذين ملكوا المغرب ومصر في زمن بني العباس كلّهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأنّ محمداً رسول الله وينتعون الاسلام ويصلون الجمعة والجماعة، فلمّا أظهروا مُخَالفة الشريعة في أشياء دون ما نحن فيه، أجمع العلماء عَلىٰ كفرهم وقتالهم، وأنّ بلادهم بلاد حرب، وغزاهم المسلمون حتى استنقذوا ما بأيديهم من بلاد المسلمين» انتهى.

وظهور مراده من هذا الكلام أغنانا عن بيانه وكونه سفسطة وتمويهاً ظاهراً من عنوانه.

۱ \_کذا.

توضيح ذلك أزيد مما هو ظاهر أنّ الاستدلال بفعل سلاطين الجور، وحكم علمائهم الذين ما تركوا قبيحاً إلّا أرتكبوه كفتوى قضاة زمن سلطنة يزيد بن معاوية لعنه الله بمقاتلة الحسين الجيّا سيّد الشهداء وخامس أصحاب الكساء الجيّا، ومقاتلة معاوية والحنوارج لعليّ<sup>(۱)</sup> بن أبي طالب الجيّا دليل واضح عَلى بطلانه خصوصاً إذا لم يتعيّن أنّ ترك بني القداح للشريعة ومخالفتهم في أشياء كيف كانت هل كان من إنكار بعض ضروريات الدين أو تحليلاً لمحرماته الضرورية أو غير ذلك فلم يعلم وجه المقاتلة، بل مقاتلة المسلم القاهر الجبّار مع المسلمين للأغراض الدّنيوية ليست بأوّل قارورة كسرت في الإسلام، بل مقاتلة بعض العرب بعضاً قائلين بأن الغزو كلسب الني المناه المعروفة.

## ﴿ مُرَّمِّتَ تَكَيْرِيرُ مِنْ مِنْ مِنْ مَلِكُولُ [شمول التكفير حتَّىٰ لَمِنْ مَزْحَ بِكُلْمَةَ الكفر]

ثم قال القائل: «ويقال أيضاً إذا كان الأوّلون لم يكفروا إلّا جمعوا بين الشرك<sup>(۲)</sup> وتكذيب الرسول والقرآن وإنكار البعث وغير ذُلِك، فما معنىٰ الباب الّذي ذكره العلماء في كل مذهب حكم المرتدّ بعد إسلامه، وذكروا أنواعاً كثيرة، كلّ نوع منها

١ ــ في الأصل: مع علي والصحيح ما أثبتناه.

۲\_کذا.

يكفر ويحلّ دم الرّجل وماله حتى أنّهم ذكروا أشياء يسيرة عند فعلها مثل كلمة يذكرها بلسانه دون قلبه أو كلمة ذكرها عَـلىٰ وجه المزح واللعب» انتهى.

وحاصل كلامه أنّ الكفر غير منحصر بالشّرك وإنكار الرسول على والقرآن والبعث؛ لوجود أشياء توجب الارتداد عن الإسلام بمجرد النطق بها ولو من غير عقد القلب عليها.

أقول: ارتباط هذا المطلب بكون المستشفعين بالأنبياء والأولياء كفّاراً ومشركين بنفس الاستشفاع غير معلوم؛ لأنّه إن أراد بذلك إن من جملة ما ذكره العلماء في أنواع الارتداد هو هذا الفعل، فكذبه أوضح من أن ترى واذلم يحدث هذا الكلام من أحد قبل الوهابية، وإن أراد أن فعل هؤلاء المرتدين بالتنطق بكلمة مزحاً أيسر من فعل هؤلاء المشركين في زمّانه فهو عين المدّعى فيكون مصادرة [على] المطلوب.

ولنا أن نقول إنّ التنطق بكلمة موجبة للارتداد موجب للكفر حقيقة سواء كان مع عقد القلب عليها أو كان مزاحاً؛ لرجوع هذين الفعلين إلى إنكار عظمة الله وجبروته، وهو تكذيب لله ورسوله عليه في إثبات العظمة والجبروت له تعالى.

وأمّا الاستشفاع بالأنبياء والأولياء الله فناشٍ عن كمال التصديق بعظمة الله تعالى؛ فإنّ تقديم العبيد المقصرين للشفعاء

عند الولي دليل عَلَىٰ كمال الاعتناء بعظمة المولى وجبروته، وأين هٰذا من مزاح العبد مع مولاه.

الكفر قد يحصل بالاهانه لاسيما ممّن به المهانه ليس لعبد مزحه لمولاه ولا له مسلعبة الرِّهانه

ثم قال القائل: «ويقال أيضاً الدين قال الله تعالى فيهم: المحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم» (١) الخ أما سمعت الله كفرهم مع كونهم في زمن النبي على يجاهدون معه، ويصلون معه ويحجون ويزكون ويوحدون الله وكذلك في الذين قال الله فيهم: ﴿أبالله وآياتِهِ وَرَسُولِهِ كَنْتُم نَسْ أَهْرَءُونَ لا تَعتذروا قد كفرتم بعد ويمانكم وهم مع رسول الله على غزوة تبوك قالوا كلمة ذكروا أنهم وهم مع رسول الله على وجه المزح واللعب.

فتأمّل هذه الشبهة، وهي قولهم: أتكفرون المسلمين أناساً يشهدون أن لا إله إلّا الله، ويصلّون ويصومون ويحجّون ثم تأمّل في جوابها، فانه أنفع ما في هذه الأوراق» انتهى.

١ ــسورة التوبة: الآية ٧٤.

٢ ـ سورة التوبة: الآية ٦٥ ـ ٦٦.

وحاصل مقاله مع حذف من أماله (١١) من الأمور المذكورة دلّت عَلَىٰ تجويز حصول الكفر بعد الإسلام والإيمان بكلمة الكفر، فلا بأس بتكفير المسلمين الذين هم كفّار زماننا بما يصدر منهم بالنسبة إلى الأنبياء والأولياء وقبورهم.

أقول: مضافاً إلى ما عرفت في كلماتنا السابقة من أنّ الارتداد وحصول الكفر بعد الإيمان أمر لا ينكر، لكنّ الشأن في بيان سبب حصوله، وفي أنّ عمل المستشفعين بالأنبياء والأولياء يوجب الارتداد أم لا؟ فإثبات وقوع الارتداد أو تجويز تكفير المسلم بعد الإسلام بما يوجب الارتداد لا يثبت كون عمل هؤلاء ارتداداً. ومراد من يقول: «هل تكفّرون النسلمين» أنّ المسلم الغير الصادر عنه كلمة الردة، لا يجوز تكفيره، لا أنّ الارتداد عن الإسلام غير ممكن، أو أنّ تكفير المسلم بعد الارتداد غير جائز الإسلام غير ممكن، أو أنّ تكفير المسلم بعد الارتداد غير جائز حتى تكون الأدلة المذكورة دليلاً عَلى الجواز.

۱ ـ کذا.

حلفه (١). ومن المعلوم أنّ سبّ النبيّ عَلَيْهُ كَفَر وأرتداد، وكذٰلِك الاستهزاء بالله وأياته ورسوله عَلَيْهُ وكذٰلِك المزاح واللعب مع الله ورسوله، كلّ ذٰلِك موجب للارتداد عن الإسلام كما قدمنا آنفاً نظماً ونثراً.

فالجواب أن تقول إنّ بني إسرائيل لم يفعلوا، وكذّلِك الّذين سألوا النبيّ ﷺ، ولا خـلاف أنّ بـني اسـرائـيل لو فـعلوا ذٰلِك

١ ــراجع سبب نزول الآية في مجمع البيان، ج٥. ص٧٨، ط دار المعرفة بيروت.

٢ ــسورة الاعراف: الآية ١٣٨.

٣-الصراط المستقيم ٣: ١٠٧، والبحار ٩: ٦٧، والقصة بكاملها في سيرة ابن هشام، ج٤، ص٤٤٢، وذات أنواط: هي شجرة كانت تعبدها قريش ويعلّقون عليها التمر وغيره من المأكولات.

لكفروا، وكذلك الذين نهاهم النبي الله لو لم يطيعوه واتخذوا ذات أنواط بعد نهيه لكفروا وهذا هو المطلوب. ولكن هذه القصة تفيد أنّ المسلم بل العالم قد يقع في أنواع من الشرك لا يسدري عنها فتفيد التعلم والتسحرز، ومعرفة أنّ قول الجاهل: «التوحيد فهمناه» من أكبر الجهل ومكايد الشيطان، وتفيد أيضاً أن المسلم المجتهد إذا تكلم بكلام الكفر وهو لا يدري فنبّه على ذلك وتاب من ساعته أنّه لا يكفر كما فعل بنو إسرائيل، والذين سألوا رسول الله على تفيد أيضاً أنّه لو لم يكفر فإنّه يغلّظ عليه الكلام تغليظاً شديداً كما فعل رسول الله التهيئة انتهى.

وخلاصة كلامه إثبات مراحه الذي هو إمكان صدور كلمة الكفر بعد الإيمان كما صدر من بني إسرائيل حيث قالوا: (ياموسى أجعل لنا إلها كما لهم آلهة وصدر أيضاً من أصحاب رسول الله يَبِي حيث سألوه جعل ذات أنواط لهم، لكن التعجب من لهذا القائل من وجهين:

الأول: قوله مع صلاحهم وعلمهم، حيث إنّه لم يعلم السائلين بأشخاصهم حتى يحكم عليهم بكونهم صالحين عالمين، فهذا الحكم منه تخرّص بالغيب.

الثاني: في تكذيب موسى بل القرآن بقوله: «مع صلاحهم» فإن قول موسى الله في جوابهم: ﴿إِنكُم قُومٌ تَجْهَلُونَ إِنَّ هُؤُلاء مَتَبَّرٌ مَّا

هُمْ فِيهِ وَباطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ (١) وقوله الله : ﴿ أَغَيْرَ اللهِ أَبِغِيكُمْ إِلٰها وَهُوْ فَضَّلَكُم عَلَى العَالَمينَ ﴾ (٢) صريح في كون سؤالهم عن معنى الألوهية الغير القابلة للتعدّد وأنّ هؤلاء القائلين بذلك هالكين بما هم فيه لقوله الله عَلَىٰ سبيل التعجب عن سؤالهم : ﴿ أَغير الله أَبِعِيكُم إِلٰها ﴾ مع أنّه فضلكم عَلَىٰ سائر الناس، فلا ينبغى هذا السؤال عن مثلكم.

وحلف رسول الله عناه أن هذا مثل قول بني إسرائيل معناه أن سؤالكم عن الجهل، وهذا سؤال عجيب منكم، وجواب هذا القائل عن شبهة المشركين في زمانه واصطلاحه أعجب مما تقدم، فإن شبهته تخطئة في الاستدلال بأمر غير واقع، مع كفاية ما ذكر من الواقعيات في إثبات مطلوبه، بل الطلب مهم وليس بأمر قابل للانكار، فمع كفاية الآيات المذكورة لاجاجة إلى دليل ليس له دلالة عَلى المطلوب.

والجواب بأنهم لو فعلوا كفروا غير صحيح؛ لأنه لولم يكن ذلك أعني الارتداد بعد الإيمان مسلماً، ولم تكن الآيات دالة عليه لم يكن هذا الأمر التعليق أعني لو فعلوا كفروا مع سؤالهم من موسى جعل الآلهة أو من رسول الله يَؤَلِيُهُ ذات أنواط دليلاً عَلىٰ أنهم

١ ـ سورة الأعراف: الآيتان ١٣٨ \_ ١٣٩.

٢ ــسورة الأعراف: الآية ١٤٠.

كانوا معتقدين بإمكان ذلك للنبيّين لا غير، وأنّ هؤلاء الآلهة كان بجعل نبيّهم فإن [ولو خل] لم يكونوا معتقدين لماكانوا يسألون وكانوا يفعلون مطلوبهم لقدرتهم عليه وعدم الحاجة إلى الغير.

وأمّا الفوائد الّتي ذكروها لهاتين القصّتين فأباطيل لا يصلح ولا يليق التعرض لهاكما لا يخنى على الناقد البصير، بل على من له تمييز قصير، بل لم يكن ما كتبه من أوّل الأوراق إلى هنا لائقاً للجواب وبيان بعده عن الصوار، وكانت (١) كلها أباطيل لا يستحق التعرض لها بالاختصار أو التطويل، وبالإجمال أو التفصيل، ولكمّا تعرّضنا لجوابها رفعاً لتوهم الجهال صحّة المقال أو توجّه الاشكال، ورجاء لتنبه صاحب المقال عمّا عليه من الضّلال، والله المتعال الموفق لحسن العاقبة والمآل.

[إنكار النبي على أسرامة أعير من سي

ثم قال القائل: «وللمشركين شبهة أخرى؛ وهي أنهم يقولون إن النبي عَلَيْ أنكر على أسامة قتل من قال لا إله إلّا الله، وقال: «أقتلته بعد ما قال لا إله إلّا الله؟» (٢) وكذلك قوله عَلَيْ : «أمرت أن أقاتل النّاس حتى يقولوا لا إله إلّا الله» (٣) وكذلك أحاديث أخرى

١ \_ في الأصل: كان، والأنسب ما ذكرناه.

٢\_البحار ٢١: ٦٥ / ١٢.

٣- البحار ٨: ٢٦٨ / ٤١.

في الكفّ عمّن قال: لا إله إلّا الله ومراد هؤلاء الجهلة أنّ من قالها لا يكفر ولا يقتل ولو فعل ما فعل، فيقال للهؤلاء: الجهّال معلوم أنّ أصحاب رسول الله على الله الله الله الله وأنّ محمّداً رسول الله، ويصلون ويدّعون أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله، ويصلون ويدّعون الإسلام، وكذلك الذين حرّقهم عليّ بن أبي طالب على بالنّار وهؤلاء الجهلة مقرّون أنّ من أنكر البعث كفر وقتل ولو قال لا إله إلّا الله، وأنّ من أنكر شيئاً من أركان الاسلام كفر وقتل ولو قال: لا إله إلّا الله، فكيف لا تنفعه إذا جحد شيئاً من الفروع وتنفعه إذا جحد شيئاً من الفروع وتنفعه إذا جحد شيئاً من المسل ورأسه.

ولكن أعداء الله ما فهموا معنى الأحاديث، فأمّا حديث أسامة فإنه قتل رجلاً آدّعى الإسلام بسبب أنّه ظنّ أنّه ما أدّعاه إلّا خوفاً عَلىٰ دمه ومّالَه، والرجل إذا أظهر الإسلام وجب الكفّ عنه حتى يتبيّن منه ما يخالف ذلك وأنزل الله في ذلك: (ياأيها الذين آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا) (١) الآية فالآية تدل عَلىٰ أنّه يجب الكف عنه والتثبت، فإن تبيّن منه بعد ذلك ما يخالف الاسلام قتل لقوله تعالى: (فتبينوا) ولو كان لا يقتل إذا قالها لم يكن للتثبت معنى.

١ ـ سورة النساء: الآية ٩٤.

وكذُّلِك الأحاديث الآخر وأمثالها فمعناها ما ذكرناه من أنَّ من أظهر الإسلام والتّوحيد وجب الكفّ عنه إلّا أن يتبيّن منه ما يناقض ذٰلِك، والدليل عَلَىٰ هٰذا أنَّ رسول الله ﷺ الَّـذي قــال: «أقتلته بعد ما قال لا إله إلَّا الله» (١) وقال «اُمرت أنْ أَقاتل النَّاس حتى يقولوا: لا إله إلَّا الله »(٢) هو الَّذي قال في الخوارج: «أينما لقيتموهم فاقتلوهم لئنْ أدركتهم لأقتلّنهُمْ قَتْلَ عادٍ»(٣) مع كونهم من أكثر النَّاس عبادة وتهليلاً، حتى أنَّ الصَّحابة يحقرون أنفسهم عندهم وهم تعلموا العلم من الصّحابة، فلم تنفعهم لا إله إلَّا الله ، ولا كثرة العبادة ، ولا آدَّعاء الإسلام لمَّا ظهر منهم مخالفة الشريعة، وكذَّلِك ما ذكرنا مِن قبتال اليهود وقبتال الصَحابة بني حنيفة ، وكذلِك أَوَاد الله أَنا يغزو بني المصطلق لمّا أخبره رجل أنهم منعوا الزكاة حتى أنزل الله واليا أيها الذين آمنوا إِنْ جاءكم فاسقٌ بنبأٍ فتبينوا﴾ (٤) الآية وكان الرجل كاذباً عليهم، فكل هٰذا يدلُّأنُّ مراد النبيِّ ﷺ بالأحاديث الواردة ما ذكرناه» انتهى.

١ ـ اليحار ٢١: ٦٥ / ١٢.

٢\_البحار ٨: ٣٦٨ / ٤١.

٣\_البحار ٣٣: ١٣٣ / ٥٧٦، كشف الغمّة ١: ١٢٩.

٤\_سورة الحجرات: الآية ٦.

وخلاصة مرامه الّذي عليه وزر آثامه أن المشركين في زمان النيِّ عَلَىٰ أَسامة بقتله من قال: لا إله إلَّا الله، وقوله عَلَيْ «أمرت أن أقاتل النّاس حتى يقولوا لا إله إلّا الله» وغير ذلك من الأحاديث أنَّ قول: لا إله إلَّا الله مانع عن القتل والكفر، ولو فعل ما فعل فاعترض عَلَىٰ ما استفادوا\_بزعمه الفاسد ورأيه الكاسد\_ عِما ذكره سابقاً من قتل أصحاب رسول الله عَلِين عنيفة القائلين لا إله إلا الله محمّد رسول الله ، وهم يدّعون الإسلام ، وكذلك حرق على الله بن أبي طالب القائلين بهذا القول، فلا معنى للشبهة، مع أنّهم يكفرون منكر البعث وضروريات الإسلام، وإن قالوا هـذه الكلات، ثم فرّع عَلىٰ ذٰلِك أَنْ إِنْكَارا النّوحيد أشدّ من إنكار البعث والضّروريات، وغرض من هذا الكلام أنّ المستركين في زمانه منكرون للتوحيد وإن نطق بلا إله إلا الله؛ إذ لا منافاة بين هـذه الكلمة والكفر.

 «وهؤلاء مقرون أنّ من أنكر البعث كفر وقتل ولو قال لا إله إلّا الله » وليت شعري كيف يمكن الجمع بين القول بأنّ من قال: لا إله إلّا الله لا يكفر ولا يقتل، ولو فعل ما فعل، وبين الإقسرار بأنّ منكر البعث وأركان الإسلام كافر يجب قتله وإن قال لا اله الا الله وكيف يمكن بين الجمع أن يقول إنّ كلمة لا إله إلّا الله لا تنفع في منع القتل عن منكر الفروع فيقتل وإن قال: لا إله إلّا الله ولكن تنفع في نفي التوحيد، فلا يقتل منكره بعد قول لا إله إلّا الله، وأيضاً كيف يتصور إنكار التوحيد ممن يقول لا إله إلّا الله وأيالستفاد من هذه الكلمات إثبات التوحيد لا نفيه وإنكاره.

والجمع بأنّه بالقول اللفظي يثبت وهو في قلبه منكر إما تخرّص بالغيب أو ينتهي إلى دعوى علم الغيب؛ فإنّ ثبوت التّوحيد بهذه الكلمة معلوم، ولابدّ لمن يُدّعي إنكياره القبلي أن يستدلّ بما يكشف عن ذلك فعلاً أو قولاً، و الإنكار القولي مفروض عدمه ولا كاشف عن الإنكار القلبي في الأفعال الخارجية عن القول، فينحصر في دعوى علم الغيب إمّا مطلقاً؛ فيكذبه الوجدان أو الخصوص من هذا المطلب؛ فيكون دعوى بلادليل وتخرصاً بالغيب. فإن قلت: دعوتهم لغير الله شرك وهو أمر ظاهر.

قلت: لهذا غلط لأنّ دعوة غير الله شرك إن لم يرجع إلى دعوة الله الحقّ، وهو مناف لقول لا إله إلّا الله إن لم يؤل أمره إلى دعوة الله تعالى وإثبات ذلك بالنسبة إلى من يعده مشرك زمانه أوّل الكلام، وأمر لم يدل عليه دليل عقلي ولا نقلي، وكلم ذكره القائل سابقاً كان مصادرة على المطلوب كما أشرنا إليه مراراً.

ومن أقبح القبائح وأفضح الفضائح ما أرتكبه هذا القائل في قوله: «وللمشركين شبهة أخرى» من حيث نسبة الشرك إلى علماء المسلمين ثم نسبة الجهل إليهم بقوله: «فيقال لهؤلاء الجهال» ثم نسبة العداوة لله إليهم بقوله: «فيان أعداء الله لم يفهموا معنى الأحاديث».

توضيح ذلك أنّ نسبة الشرك بزعمه الفاسد انما هو لدعوتهم لغير الله تعالى، ونسبة الجهل النهم حسب اعتقاده الكاسد إنما هو لزعمه عدم فهمهم معنى الأحاديث فتبق (١) نسبة عداوة الله إليهم من غير دليل يوجبها، فلا محمل لهذه النسبة إلّا العناد واللجاج والعدواة معهم الموروثة (٢) من جعل الاستشفاع بالأنبياء والأولياء دعوة لغير الحق الموجبة للشرك وعدم فهم معنى الأحاديث الذي نسبها (٣) إليهم كيف يكن تصديقه مع أنّ عامّي المأسان يعرفه، بل لا يمكن أنّ لا يفهمه من له أنس بلسان

١ .. في الأصل: فيبقى، والصحيح ما أثبتناه.

٢ ـ في الأصل: المورثة، والصحيح ما أثبتناه.

٣-في الأصل نسبة. والصحيح ما أثبتناه.

العرب، وليس ذٰلِك كلُّه كاشفاً عن جهل القائل وقوله(١) بهـوى نفسه ومرض في قلبه. فزاده الله مرضاً وله عذاب عظيم، وكيف لا يكون كذلك مع أنّ التوبيخ المستفاد من قوله على الله المالية الله المعد ما قال لا إله إلَّا الله » دالَّ عَلَىٰ تركه ماكان يجب فعله وهو التبين والتثبت، بل قوله على القصة «هل شققت قلبه؟» كناية عن أنَّ عدم التبين وحمل قوله لا إله إلّا الله عَلَىٰ الخوف عَلَىٰ دمه وماله فعل غير لائق، وترك لما يجب فعله، وليس لهذا معني لا ينهمه الجاهلون فضلاً عن العلماء، وهذا دليل على أنهم لم يـقولوا ولا يقولون أنَّ من قال: لا إله إلَّا الله لا يقتل ولا يكفر، وإن فعل مــا فعل، فهذه النسبة إليهم كذب وأفتراء وبهتان واجتراء ونقول: اللَّهم سبحانك هٰذا بهتان عظيم الكن له ذا القائل لمَّا لم يفهم تقريب الشبهة وقع في الضيق والجيص والبيص، ولم يدر ما يقول، ونحن نقرّر الشبهه، حتى يعلم مرأد العلّماء.

وحاصله أنّ رسول الله ﷺ عاتب أسامة ووتخه عَلىٰ ترك ما يجب فعله من التثبت عَلىٰ القائل بكلمة لا إله إلّا الله ، والمسارعة إلىٰ قتله بزعم كون قوله ذٰلِك للخوف عَلىٰ دمه وماله ، ومثل هذا وارد عَلىٰ الوهّابية المقاتلين للقائلين بهذه الكلمة من غير تثبت لما

۱ \_کذا،

٢ ـ سورة النور: الآية ١٦.

يجوّز تكفيرهم ونسبة الشرك إليهم.

وبعبارة أخرى كماكان قتل من قال لا إله إلا الله قبحاً فعله أسامة فكذلك نسبة الكفر والشرك إلى المستشفعين بالأنبياء والأولياء المجالة القائلين بهذه الكلمة قبيح يفعله الوهابية فني الواقع ونفس الأمر لم يفهم هذا القائل الكاتب للأوراق مراده من وجه الشبهة عليهم.

والحاصل أنّ هذا القائل بأنّ من قال: لا إله إالّا الله لا يجوز ترتيب آثار الكفر عليه إلّا بعد التبين كها هو مدلول الآية بقوله: «إنّ من أظهر الاسلام والتوحيد وجب الكفّ عنه إلى إن يتبين مايناقضه» أعتراف بقبح الحكم بالشرك لكلّ من قال لا إله إلّا الله في زمانهم إلّا بعد التبين والتثبت، والعلم بما يوجب كون القائل بهذه الكلمة مرتداً عن الإسلام، وليس أمر هؤلاء كذلك بيناً؛ لعدم ما يوجب أرتداد المستشفعين في زمنه إلّا دعوى كون الاستشفاع دعوة مع الله أحداً، وقد منعناها، بل أثبتناكون نفس الاستشفاع دعوة لله تعالى.

وظهر ممّا ذكرنا أنّ قوله: «والدليل عَلَىٰ هٰذا (يعني وجـوب الكـف عــمّن أظــهر الإسـلام إلىٰ أن يـظهر مـايناقضه) أنّ رسول الله عَلَىٰ قال (يعني لأسامة): «أقتلته بعد ما قال لا إله إلا الله» وقال على أمرت أن أقاتل النّاس حتى يقولوا لا إله إلّا الله» هـو

الذي قال في الخوارج: «أينما لقيتموهم فاقتلوهم» إلى آخر كلامه؛ أعني قوله: «لمّا ظهر منهم مخالفة الشريعة» تطويل بلا طائل وأستدلال بلاحاصل يظهر وجهه من أواخر كلماتنا والأوائل. ثم إنّ هذا القائل جعل ظهور كفر الخوارج بمخالفة الشريعة للإغفال وتتميم الاستدلال من دون أن يتبيّن مخالفتهم الّتي وقعت منهم؛ لأنّه علم أنّ بيان مخالفتهم موجب لإفحامه وإذعانه ببطلان أستدلاله بل كلّ ما جاء به.

بيان ذلك أنّ مخالفة الخوارج لعليّ بن أبي طالب اللهِ إِنّا صارت بسبب قبوله الحكم في وقعة صفيّن، فقالوا: لا حكم إلّا لله، ونسبوا فعل علي الله إلى الخطأ، وحكم الوجوب قتاله، ولما كانت هذه المخالفة ناشئة عن تفسيرهم القرآن برأيهم، وعدم معرفتهم معنى قوله تعالى: ﴿الحكم لله العلي الله وقعوا(١) بذلك في الكفر العظيم وهو الخروج عَلى إمام زمانهم بالسيف وصاروا كفّاراً كفّرهم رسول الله يَلِي وأمر بقتلهم، وقال: «الأقتلنهم» الخ.

وكلّ من علم هذه القصة رأى بعين الإنصاف أنّ فعل الوهّابية هو فعل الخوارج سواء بسواء؛ حيث إنّهم فسّروا قول الله تعالى:

١\_سورة غافر:الآية ١٢، وفيها: فالحكم.

٢\_في الأصل: فوقعوا والصحيح ما أثبتناه.

(فلا تدعوا مع الله أحداً) (١) حسب رأيهم الفاسد ونظرهم الكاسد، وهوى أنفسهم، وميلهم إلى القتال، ونهب أموال النّاس، واستحلال نسائهم، وسبي ذراريهم كفعل فرعون في بني إسرائيل، وقالوا: إنّ الاستشفاع بالأنبياء والأولياء داخل في معنى دعوة غير الله، وجعلوا ذلك كفراً وشركاً مبيحاً للدّم والمال والعرض، وهو مخالفة واضحة لواقع معنى القرآن، فيمكن إلحاقهم بالخوارج علي يفعلون.

بل ويمكن دعوى شمول قول رسول الله عَلَيْ بالنّسبة إلى الحنوارج للوهابية بالمناط القطعي؛ وهو مخالفة الشريعة بتفسير القرآن بالرأي، وترتيب الآثار عملي رأيهم المخالف لقول إمام الزمان الله .

وبما ذكرنا ظهر أيضاً فساد قوله و «وكانلك ما ذكرنا من قتال اليهود والصحابة لبني حنيفة» إلى آخر كلامه الذي قال فيه «إنّ مراد النبي المنظمة المناه من الأحاديث ما ذكرناه» ولا حاجة إلى تكراره وذكره، فإنّ ذكر القبيح قبيح، ولعمري أنّه وقيح.

بنیت بیتاً بلا أساسِ وَقِسْتَ حکماً بلا مقیاسِ ما حزت من ذا شیئاً سوی أن جسمّعت جمعاً شر اُناسِ

١ ـ سورة الجن: الآية ١٨ وفي الأصل: لا. والصحيح ما أثبتناه.

غداً تنادي ياليتني كنت تراباً وواثـبوراً مـن الوَسـواسِ<sup>(١)</sup>

قالوا: فهذا يدلُّ عَلَىٰ أنَّ الاستغاثة بغير الله ليست بشرك.

فالجواب أن تقول: سبحان من طبع عَلَىٰ قلوب أعدائه، فإن الاستغاثة بالمخلوق فيما يقدر عليه لا ننكرها كما قال تعالى: وفاستغاثه الذي من عدوه (٢) وكما يستغيث الانسان بأصحابه في الحرب وغيره في الأشياء التي يقدر عليها المخلوق، ونحن أنكرنا استغاثة العبادة التي يفعلونها عند قبور الأولياء وفي غيبتهم في الأشياء التي لا يقدر عليها إلا الله.

إذا ثبت ذُلِك فالاستغاثة بالأنبياء يوم القيامة يريدون منهم أن يدعوا الله أن يحاسب النّاس حتى يستريح أهل الجنّة مـن كرب الموقف، وهٰذا جائز في الدنيا والآخرة أن تأتي عند رجل

١ - كذا، والأبيات جميعها غير مستقيمة الوزن كما هو الحال في أكثر أبيات الكتاب.
 ٢ - سورة القصص: الآية ١٥.

صالح حتى يجالسك ويسمع كلامك تقول له: أدع لي كما كان أصحاب رسول الله يسألونه في حياته، وأمّا بعد موته فحاشا وكلّا أنّهم سألوه ذلك عند قبره، بل أنكر السّلف عَلَىٰ من قصد دعاء الله عند قبره، فكيف بدعائه نفسه» انتهى.

أقول: لماكان من شأن الباطل أن يظهر بطلانه وفساده بنفسه، وقع القائل في مقام أعتراف ببطلان ما أثبته من أوّل الأوراق إلىٰ هنا من حيث لا يحتسب ولا يشعر.

توضيح ذلك: أنّه من أوّل كلامه المذكور في هذه الأوراق كانت أستدلالاته متوجّهة إلى أنّ الاستشفاع دعوة لغير الله، وقد قال الله تعالى: ﴿لا تدعوا مع الله أحداً والشّفاعة كلّها لله، فلابد أن يقول الموحد: اللهم لا تحرمني شفاعة النبي على أو شفّعه في، وكذلك الاستغاثة والتوجّه بغير الله تعالى دعوة مع الله أحداً، وفي الجواب عن هذه الشبهة أعتراف ببطلان ذلك الكلام، واعتراف بأنّ الاستشفاع في أيام حياتهم وفي القيامة والمحشر غير منكر بأنّ الاستشفاع في أيام حياتهم وفي القيامة والمحشر غير منكر عندهم، بل المنكر التوجّه إلى الأنبياء والأولياء والاستشفاع والاستشفاع والاستشفاع مند قبورهم.

وعلى هذا فالتعجب الظاهر من قوله: «سبحان الله من طبع على قلوب أعداء الله؛ فإنّ الاستغاثة بالمخلوق فيما يقدر عليه لاننكرها» الخمع إطلاق كلماته السابقة الشّامل لكلّ توجّه إلى غير

الله، بل تصريحه بالكفر في خصوص الاستشفاع أيضاً ينبغي أن يتعجب من قوله: «ونحن أنكرنا أستغاثة العبادة التي يفعلونها عند قبور الأولياء وفي غيبتهم في الأشياء التي لا يقدر عليها إلآ الله» فإنه يدل عَلىٰ أن مراده من دعوة غير الله والدعوة مع الله هو هذه الاستغاثة التي ذكرها هنا، ومع عدم ذكر ذلك ينسب المخالف له إلى كونه مطبوع القلب من الله تعالى مع أنّ نسبة العداوة لله تعالى إلى الفاعل لهذه الاستغاثة تدلّ عَلى كال العناد مع الحق، فإن هذا العمل على تقدير تسليم كونه عَلىٰ خلاف العقل \_يصير عملاً لغواً لا أنه يوجب الشرك والكفر، ولا يجعل فاعله عدوّاً لله، يعرف ذلك كل عارف بطريق المحاورة وأساليب المخاطبة والمحاضرة.

وبالجملة خلاصة كلام القائل بعد إلكار كماته السابقة أن بشفاعة الأنبياء يوم القيامة للاستراحة من كرب الموقف، فيجوز الاستشفاع بهم هناك وفي زمان حياتهم، كما أنّ التماس الدّعاء من الصّالحين المجالسين معك السامعين لكلامك جائز لا بأس به، وأصحاب رسول الله عليه في حياته كانوا يسألونه حاجاتهم، وأمّا بعد مماته فلم يصدر منهم ذلك، والسّلف من العلماء والأكابر أنكروا عَلى من قصد دعاء الله عند قبره على فضلاً عن دعائه منفسه.

والجواب عن هذا المقال المزخرف والضعيف المضعّف من

وجوه نبينها ونوضحها بعد التنبيه عَلىٰ أنحصار الدّعوى فيا أجملنا بيانه وتفصيله أن هذا القائل كان يدّعي من أوّل كلامه إلى هنا أنّ الاستغاثة والاستشفاع بغير الله والتوجّه إلى غيره تعالى شرك وكفر؛ لكونه دعوة أحدٍ مع الله وكون الاستشفاع بغير الله الحق شركاً؛ لكونه فعل المشركين في زمن النبي الله القائلين بأنّ هؤلاء شفعاؤنا عند الله، وهنا في جواب هذه الشبهة أنكر جميع الدّعاوى السّابقة، وأعترف بجواز الاستغاثة والاستشفاع في الدّنيا والآخرة بالنسبة إلى الأحياء، فأنحصر الإنكار فيا يفعله المستشفع عند قبورهم، وظهر من آخر كلامه أنّ دعوة الله تعالى عند قبورهم منكر فضلاً عن دعوتهم عندها، وحينئذٍ فيتخلّص للقائل دعويان:

إحداهما: أنّ دعوة الله عند قبور الأنبياء والأولياء كفر وشرك. وثانيها: أنّ دعوتهم عند قبورهم كذلك شرك وكفر، ولنا أوّلاً السؤال عن دعوة الله الّتي إذا كانت عند غير قبورهم فليس بمنكر؛ لعدم كونها شركاً، وإذا كانت عند غير قبورهم تصير شركاً وكفراً هل هي إلّا من قبيل الصلاة والاعتكاف والتكبير والتّهليل والتّنزيه والتّقديس والمناجاة وطلب المغفرة والقرب والإخلاص في العمل أو حاجة دنيوية إلى غير ذلك.

وثانياً: المطالبة بدليل كون تلك الدّعـوة شركاً وكـفراً، فـإنّا

لانتعقّل مقصودهم من دعوة الله التي تكون شركاً وكفراً هل هي الأعمال العبادية، أو هي طلب الأمور المذكورة؛ فإن كان من قبيل الأوّل فالقرآن ناطق بجواز فعلها في غير المكان المغصوب في قوله تعالى: ﴿أَرَأَيت الّذي ينهىٰ عبداً إذا صلّى ﴾(١) في أمّا تبدل على الإنكار والتوبيخ عَلىٰ الناهي عن الصلاة في أيّ مكان تكون، وكذا قوله تعالى: ﴿يَا أَيِهَا الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً وسبّحوه بكرة وأصيلاً ﴾(٢) تدلّ على جواز الذّكر والتسبيح و التقديس في كلّ مكان، واستثناء المكان المغصوب لا ينافي جواز ذلك عند قبور الأولياء، وكذا مادل عَلىٰ جواز قراءة القرآن للمؤمنين عند قبورهم، فكيف يتصوّر أن يكون كلّ ذلك شركاً وكفراً.

وأمّا المناجاة وطلب حاجة دليوية أو أخروية من الله تعالى عند قبورهم، فمن حيث توقف الطلب على التوجه إلى من يطلب منه الحاجة (٣) يصدق عليه ذكر الله، وطلب الحاجة بعد التوجه إليه تعالى قهري؛ لعلمه والتفاته في تلك الحالة إلى أنه لا يلتجئ الخلوق إلّا إلى خالقه، ولا يذهب العبد فيا يسريد إلّا إلى مولاه، فكيف يكون ذلك شركاً وكفراً.

١ ــ سورة العلق:الآيتان: ٩ ــ ١٠.

٢\_سورة الأحزاب: الآيتان ٤١\_٤٢.

٣\_في «س»: الحاجة منه.

وحينئذ فنطالب القائل بدليل إنكار دعوة الله عند قبور الأنبياء والأولياء وجعلها شركاً وكفراً؛ فإن قال في الجواب: إن قصد الدّاعي لله مزية دعوة الله فيها على غيرها من الأمكنة كفر وشرك؛ طالبناه بدليل كون اعتقاد المزيّة وقصدها كفراً وشركاً مع أنّ الاعتقاد بعد حصول موجبه أمر غير أختياريّ؛ ومع وجود موجبه من الدّليل العقليّ والنقليّ المعتمد كالكتاب والسنّة كيف يكن الإغماض عنه؟ وكيف يقدر أحد ممن له عقل سليم أن يمنع العمل بالعلم والاعتقاد القطعي؟ وكيف يكن لأحد أن يمنع مشاهد الأسد مقبلاً عليه من الفرار منه، أو من يرى محبوبه متوجهاً نحوه أن يمنعه من استقباله.

وبالجملة وجود موجبات الاعتقاد بالمزية عقلياً كان أو نقلياً يوجب وجوده قهراً، ولا ربط لهذا الاعتقاد بجعل الشريك له تعالى، بل إنّه يؤكد الإخلاص والتوحيد من حيث الإقدام على العمل الزائد تقربه إلى الله لفضل محلّه على محلل آخر، فكما أنّ الصلاة في المسجد لمزية له على سائر الأمكنة توجب تأكيد الاخلاص، فكذلك قبور الأنبياء والأولياء لدى من اعتقد لها مزيد فضل على سائر الأمكنة؛ وهو كذلك لقوله تعالى: ﴿في مِيوت أَذِنَ الله أن تُرفعَ وَيُذْكَرَ فيها اَسْمُهُ ﴾(١) بالتقريب المتقدم بيوت أذن الله أن تُرفع وَيُذْكَرَ فيها اَسْمُهُ أَلَا التقريب المتقدم بيوت أذن الله أن تُرفع ويُذْكَرَ فيها اَسْمُهُ أَلَا الله التقريب المتقدم بيوت أذن الله أن تُرفعَ ويُذْكَرَ فيها اَسْمُهُ أَلَا الله الله المنقدم المتقدم المتقدة المناه المنتقدة الله المناه المنتقدة المناه المن

١ ـ سورة النور: الآية ٣٦.

ذكره فلا نعيد.

وبالجملة الأدلة الدالة عَلىٰ شرافة قبورهم، وحسن التوسّل بشرافتها كثيرة لسنا بصدد تعدادها؛ لوضوحها حتى عند الوهّابية المتعمّدين للاغماض عنها، وكيف لا يكون كذلك وأكبر الخلفاء الراشدين الصدّيق وتاليه الفاروق استشرفا بشرافة جوار المرقد المطهّر النبوي عَلَيْهُ، والإمام المجتبيّ الممتحن الحسن بن عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ أراد التشرّف بهذه الشرافة، فأوصى بما أوصى، ولكن مُنع من ذلك ولولا وصيته لإخوته وأصحابه بالصبر لسفكت الدماء بالمنع عن دفنه عند جده لتحصيل تلك الشّرافة، بـل يجب أن يكون كذلك لحصول الشرافة بالاضافة، فيكما أنّ بيت الله شريف، والمساجد كلُّها مشرَّفة بإضافتُها إلى الله ، وكذِّلك جلد القرآن وحواشي صفحاته الخالية من كتابة كلام الله محترمة يجب احترامها ، فكذلك قبور الأنبياء والأولياء مشرفة بالإضافة إليه تعالى، فيقال قبر نبيّ الله، وقبر وليّ الله، وقبور عباد الله الصالحين، وكما أنّ سقف المسجد إلى فرشه متشرف بـشرافـة إضافته إلى ا المسجد الّذي هو بيت الله فكذلك البنيان والقباب المبنية عَلَىٰ قبورهم بهي متشرفة بالانتساب والاضافة إليهم بهي فالسلوك معها سلوك سائر الأماكن، بل أدون من ذٰلِك بالفتوى بلزوم هتكها أو هدمها دون بيوت جبابرتهم ورؤسائهم لا يصدر إلّا من جاهل

غبيّ أو معاند غويّ.

والعجب من هذا القائل حيث قال: «وانكر السلف عَلىٰ من قصد دعاء الله عند قبره فكيف بدعائه نفسه على ولم يعين السلف الذي أنكر دعاء الله عند قبر رسول الله على فإن أصحاب رسول الله على والحلفاء الراشدين لم ينكروا ذلك، بل كانوا هم يعملون هذا العمل.

فإن قلت: كانوا يدعون الله في مسجد النبيِّ ﷺ لا عند قبره.

قلت: لم يكن قبر النبي المسجد، وأصحاب الرسول المسجد، وإنّما حدث ذلك بعد مدة مديدة، وأصحاب الرسول المسجد، وإنّم يتشرفون ويزورون قبر النبي الله والحسن بن علي المله الذي سقوه بالقبر المطهر، والحسين بن علي المله الذي سقوه بالقبر المطهر، والحسين بن علي المله المات عند القبر ليلة الوداع سعة للمسافرة إلى مكة في السفر الأخير الذي أرتحل منها إلى العراق فأصابته الشهادة، مضافاً إلى أنّ التابعين وتابعي التابعين كانوا يعملون هذه المعاملة بعد صيرورة القبر المطهر داخلاً في المسجد بقرب المرقد الشريف طلباً للفضل، واستمرت العادة عَلى ذلك خلفاً عن سلف، بل من لم يدرك هذا الفضل واستمرت العادة عَلى ذلك خلفاً عن سلف، بل من لم يدرك هذا الفضل توارد عليه الأسف بعد الأسف.

١ \_ في الأصل: أسف، والصحيح ما ذكرناه.

والحاصل: أنّه لا ينكر دعوة الله تعالى عند قسر النبيّ على إلّا معادل محجوج أو معاند مجنون لجوج، منضافاً إلى أنّ قوله على «بين قبري ومنبري روضة من رياض الجنّة» (١) إرشاد للمسلمين إلى دعوة الله تعالى في ذلك المكان الشريف.

هٰذا [قام](٢) الكلام في دعاء الله تعالى عند قبورهم الكلاع .

وأمّا دعاؤهم عند قبورهم فلم يدل دليل عَلىٰ المنع منه أو ثبوت الكفر والشرك به لا من جهة أنّ ذٰلِك دعوة غير الله تعالى، أو أنّه دعوة مع الله أحداً ولا من جهة أنّهم أموات لا يسمعون ولا يفهمون كلام من يدعوهم ويخاطبهم.

أمّا عدم كون دعوتهم دعوة لغير الله سواء كان للأمور الدنيوية أو الأخروية [ف] لأنّ من شهد أنَّ محمداً على عبد الله ورسوله، والعبد: ﴿لا يَقْدُرُ عَلَىٰ شَنَيْءٌ وَهُوَ كَلَّ عَلَىٰ مَوْلاهُ ﴾ (٣) لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ، كيف يمكن أن يطلب منه شيئاً لا يقدر عليه ، بل إنّه يطلب منه ما أعطاه مولاه وملّكه سيّده؛ وهو الشّفاعة ، فالداعي عند قبره يدعو الله تعالى على بتوسط الشفيع ومصاحباً له ، وبالاستشفاع يؤكد الطلب تعالى على الشفيع ومصاحباً له ، وبالاستشفاع يؤكد الطلب

١ ـ فروع الكافي ٤: ٥٥٣.

۲\_في «ع»: كلّه.

٣\_سورة النحل: الآية ٧٦.

من الحقّ وهو تكثير للخضوع والتضرع، مضافاً إلىٰ ماصّح مـن تفسير قبوله تبعالى: ﴿وشِ الأسبماءُ الحُسني فأدعوه بها﴾(١) برسول الله ﷺ وخلفائه، وأوصيائه الكِلام ، فسيكون ذلك دعوة لله تعالى، وإطاعة للقرآن، كما أنّ قوله: ﴿فتلقى آدم من ربّه كلمات ﴾(٢) الخ مفسر بأسمائهم الشريفة المكتوبة عَلىٰ ساق العرش. وأيضاً يدل المَيْكِلُا عَلَىٰ ذُلِكَ ما هـو المـتعارف(٣) المـعهود بـين النّاس بل عليه جبلّة العقلاء من أستشفاع المقصرين عند أولي الأمر عليهم بالمقربين عندهم، بل لا ينحصر ذلك في مورد العفو عن التقصير، وأنَّهم يعلمون ذلِك في مقام طلب الحوائج منهم أيًّا مّا كانت، وكما أنّ استغاثة المخلوق بالمخلوق في أمور يقدرون عليها (٤) ليس دعوة لغير الله معه تعالى، فكذلك الاستشفاع بهم عند قبورهم الله أيس دعوة لغير الله ولا دعوة مع الله أحداً؛ لكونه طلباً من الله مصاحباً للشفيع.

وقد ظهر ممّا ذكرنا أنّ قول القائل: «نحن أنكسرنا الاستغاثة والعبادة الّتي يفعلونها عند قبور الأولياء وفي غيبتهم في الأشياء

١ ـ سورة الأعراف: الآية ١٨٠.

٢ \_سورة البقرة: الآية ٣٧.

٣ ـ في «ع»: المرسوم.

٤ ـ في الأصل: عليه، والصحيح ما أثبتناه.

التي لا يقدر عليها إلّا الله الخ عنير منطبق على الاستشفاع والتوسل بالأنبياء والأولياء عند قبورهم؛ لأنّ الاستشفاع ليس بعبادة ولا يفعلون أستغاثة تكون عبادة إلّا عبادة الله بنحو الصوم والصلاة والمناجاة وطلب الحوائج الدنيوية والأخروية الّـتي قـد حققنا أنّها جائزة؛ لكونها صحيحة مطلوبة في كـلّ زمان وكـلّ مكان إلّا في المكان المغصوب، وبعض الأزمنة الخاصة؛ واعتقاد زيادة فضل لها باعتبار وقوعها عند قبورهم المنتقل لاضير فيه ولا قبح يعتريه.

وعلى هذا فاللازم عَلى القائل عدم إنكار الاستشفاع بهم الملكة الله عند قبورهم، لأنّ الاستشفاع ليس بعبادة، وكون الشفاعة الله الحق لايدلّ عَلى كون الاستشفاع استغاثة عبادياً بل إنها أمر يقدر عليه العبد المتقرب إلى الله وليست من الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله تعالى، وهذا تمام الكلام في عدم كون دعائهم الملكة عند قبورهم دعوة لغير الحق، أو دعوة مع الله أحداً.

وأمّا من حيث كونهم أمواتاً لا يسمعون ولا يفهمون فلأنّ عدم ساعهم وفهمهم لكلام من يتوسل بهم ويطلب شفاعتهم غير ثابت، بل القرآن ناطق بخلافه في قوله تعالى: ﴿ولا تحسبنُ الّذينَ قُتلوا في سبيلِ اللهِ أمواتاً بل أحياءً عندَ ربّهم يرزقون فَرِحِين بما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فضلهِ ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم مِنْ بما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فضلهِ ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم مِنْ

خَلْفِهِمْ أَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُم يَحْزَنُونَ ﴾ (١) الآية.

ولا يتوهم أنّ النبيّ عَلَيْهُ غير مقتول، أمّا أوّلاً فلأنّه قـد صـحّ عنهم اللِّهِ أنّهم قالوا: «ما منا إلّا من هو مقتول أو مسموم» (٢).

وثانياً فلأنا نقول بتعميم المقتول في سبيل الله؛ فإنَّ الأنبياء وأوصياءهم المَهِينُ جاهدوا مع أنفسهم في سبيل الله؛ وهـ و الجـ هاد الأكبر الّذي قال فيه رسول الله عَلَيْ لأصحابه حين رجعوا من غزوة ذات السلاسل: «رجعتم وقضيتم الجهاد الأصغر وبقي عليكم الجهاد الأكبر قالوا له ﷺ وما الجهاد الاكبر ؟ قــالﷺ الجهاد مع النفس»(٣) فهم بالمقاتلة مع النفس يحسبون مقتولين في سبيل الله وليسوا بأموات، بل هم: ﴿أحياء عند ربهم يرزقون فرحين بما آتاهم الله من فضيله الأ<sup>(٤)</sup> كيف لا يكون كذلك والنفس روحانية البقاء، والنفوس القديسية باقية ببقاء الله، بل لا فناء لكلّ نفس وجدت وخلقت، ولولا ذلك لبطل الثواب والعقاب في عالم البرزخ وبعده، و إلى ذلك يشير قوله ﷺ: «خلقتم للبقاء لا للفناء» وهو الفرق بين الإنسان وغيره من الحيوانات والجهادات؛ فإنها

١ ــسورة آل عمران: الآيتان ١٦٩ ـ ١٧٠.

٢ ـ البحار ٢٧: ٢١٦ / ١٨ و ١٩.

٣-البحار ٧٠: ٣٧٣/ ١٨.

٤\_سورة آل عمران: الآية ١٧٠.

بموتها تفنى دون الإنسان، وأنّ كلّ مجرّد عاقل شاعر غير غافل فكيف بالأولياء والمقرّبين فيأنهم يسمعون الكلام، ويسردون الجواب، ويفهمون، الخطابات، ويعلمون الحوائج؛ لعدم غفلتهم عن حوائج المحتاجين، وكيف لا يكون كذلك وقد قال الله تعالى: ﴿إِنّ اللهَ وملائِكتَهُ يُصَلُّونَ على النّبيّ يا أيها الذين آمنوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْليماً ﴾ (١) والخطاب عام ولا يختص بزمان الحياة ولا بغير قرب القبر المطهر.

والأخبار في إكثار الصلاة عليه على أكثر من أن تحصى، ولا أختصاص لها بحال حياته، ومن الأخبار الدالة صريحاً عَلَىٰ سماعه على للصلاة عليه بعد أرضاله وموته ما رواه في دلائل الخيرات من أنه سئل رسول الله على أرأيت صلاة المصلين عليك من غاب عنك ومن يأتي بعدك ما حالها عندك فقال على «أسمع صلاة أهل محبتي، وأعرفهم، وتعرض علي صلاة غيرهم عرضاً» وأيضاً يدل على ذلك ما صح عن المعصومين المني في وظائف الدّاعي، حيث عدّ منها الصلاة عَلى النبي على قبل طلب حاجاته من الله تعالى وبعده. ومعللاً بحصول الاستجابة للصلاة على أولاً وآخراً، فلا يرد مابينها من طلب الحاجات؛ في ستجاب

١\_سورة الأحزاب: الآية ٥٦.

باستجابتها، وهٰذا بنفسه تكريم من الله تعالى للنبي عللي .

ويدل عَلَىٰ ذٰلِك عدّ الشَّفيع والمشفّع وصاحب الشَّفاعة من أسهاء النبيَّ ﷺ وأوصافه، فكما أنَّ جميع أسهائه وأوصافه وألقابه الشفيع وصاحب الشّفاعة لا يختصّ بحال حياته أو في القيامة بعد حشره، كما أنّ الاستشفاع به الله عير مختصّ بإيقاعه عند قبره الشّريف، بل يعمّ المساجد و المعابد وأوقات الدّعـوات. وأيـضاً استحباب السلام في التشهد بعبارة: «السلام عليك أيها النبيّ ورحمة الله وبركاته» دليل عَلىٰ سماعه للسلام وفهمه للمرام، فكيف لا يكون كذلك والسلام على أموات المؤمنين حال زيارة أهل القبور بالعبارات الخستلفة، والكيفيات المتعدّدة، والطرق العديدة الواردة عن المعصومين التكافي، ومنها السلام بهذه الكيفيّة: «السلام عَلَىٰ أهل لا إله إلَّا الله» إلى آخره ومنها: «السلام عليكم يا أهل الدّيار من المؤمنين والمسلمين» إلى آخره ومنها غير ذلك المكتوبة المدوّنة في محالها، ومن أرادها فليراجع مـظانّها \_ ممّــا لا 

والالتزام بكون زيارة أهل القبور والتسليات عليهم تعبداً صرفاً بدعوى عدم إدراكهم لذلك شطط من الكلام، وكدعوى ذلك في تلقينه الشهادتين حال دفنه، وعدم إدراكنا لكيفية علمهم، وخصوصيات إدراكهم، والتفاتهم للتسليات المتوجهة إليهم من الأحياء لا ينافي واقع إدراكهم وسماعهم لكلام زائريهم تعبداً بقول من أمر بالسلام عليهم المطلع عَلىٰ أحوالهم، فإنه على قد أخبرنا في صحيح الخبر بالتفاتهم وإدراكهم، وهو أعلم بما قال وأخبر على الله المناتهم وإدراكهم، وهو أعلم بما قال وأخبر على المناهم وإدراكهم المها المناهم وإدراكهم المناهم والمناهم وإدراكهم المناهم المناهم وإدراكهم المناهم وإدراكهم المناهم وإدراكهم المناهم والمناهم والمناهم المناهم والمناهم والمناهم

فتلخّص من جميع ما ذكرنا من الأدلة أنّ الأنبياء والأولياء يسمعون ويفهمون بعد أرتحالهم ومماتهم ودفنهم في القبور، كما يسمعون ويفهمون كلام من يخاطبهم حال حياتهم.

وأمّا زيارة قبورهم والتوسّل بهم عند مراقدهم فلمزيّة النظر والتوجّه لهم إلى قبورهم لأجل التوجّه إلى زائري قبورهم واللائذين إلى مراقدهم والعائذين عند ضرائحهم.

ولو أغمضنا عن جميع ما ذكرنا واعترفنا (والعياذ بالله) بأنهم لا يسمعون الكلام، ولا يقهمون الخطاب، وفرضناهم (نستجير بالله) كالخشبة المصنوعة صنماً لا يدرك شيئاً فحينئذ يكون التوسل بهم لغواً وعبثاً لا ينبغي أن يصدر من العقلاء والعلماء، وأين هذا من الشرك والكفر، وأن ذلك لا يعد شركاً ولا كفراً لا عرفاً ولا لغة.

فإن قال القائل: إنّه صرّح القرآن بكون ذلك شركاً بالنسبة إلىٰ عبدة الأوثان، وهذا العمل مطابق لعمل المشركين في زمن النبيّ عليه حيث إنّهم كانوا يستشفعون بالأصنام والأوثان الغير المدركة لشيء وكانوا يقولون: ﴿ هٰؤَلاء شَيْفِعاؤنا عند الله ﴾.

قلت: قد سبق الجواب عن هذا المقال مراراً بأن إطلاق المشرك الكافر عليهم لم يكن لمخاطتهم تلك الأصنام بل إنّا هو لأمور أخر مرّ ذكرها من تسميتهم لها آلهة، ومن عبادتهم لها عبادة الله الحق في الكيفية، بل كانوا يسمّون ذلك عبادة لآلهتهم، ومن حيث عدم كون تلك الأصنام صاحب الشّفاعة من عند الله تعالى ذلك من جهات الفرق الّتي سبقت في كلماتنا مراراً فالقياس مع بطلانه من أصله قياس مع الفارق، وليس بكاشف عن الحقائق.

ثم إنّ لنا سؤلاً إلزامياً من هذا القائل، وهو أنّ من يريد أن يناجي ربّه في مصلّاه فيقول اللهم إني أتـوجّه اليك بـنبيك نـبيّ الرّحمة صلواتك عليه وآله، وأقدّمهم باين يدي حوائجي، فأجعلني بهم عندك وجيهاً في الدُّنيَّاوَالْآيِخُورَةُ وأَفْعَلَ بِي كذا وكذا هل يعدّ هٰذا الكلام شركاً وكفراً أو أنّه جائز وليس بشرك ولاكفراً؟ فإنّ قال: هٰذا كفر وشرك فيقال له: كذبت ولئمت لا يرجع هٰذا الكلام إلىٰ ما يكون كفراً وشركاً في اللُّغة ولا في المحاورات العرفية، وإن أعترف بأنّ هٰذا الكلام ليس بشرك ولاكفر، فنسأله إن فرضنا أنّه نطق بهٰذا الكلام عند قبر النبيِّ عَلَيْهُ أو أحد أوصيائه، كيف يكون شركاً وكفراً؟ فإن قال: ذكره عند قبورهم أيضاً ليس بشرك ولا كفر و حينئذٍ نقول: فإن قال بدل ذٰلِك: يا وجيهاً عند الله اشفع لي عند الله أن يفعل بي كذا وكذا، هل يسصير شركاً وكفراً؟ فإن أعترف بأنّه أيضاً ليس بشرك ولا كفر ثبت مطلوبنا، وبطل ما أدّعاه، وإن أنكر فنسأله عن دليل ذلك ونطالبه بالفرق بين هذه العبارة والعبارة الأولى التي معناها الاستشفاع أيضاً؛ اذ معنى التوجّه إلى الله بالنبي على وتقديمه الله بين يدي حوائجه جعله شفيعاً عنده ولا يعقل أن يكون الفرق من جهة المكان إلّا أن يقول: إنّ الفرق من حيث المخاطبة للميت ولا شك أنّ المتقدم للشفاعة قدر على الشفاعة، ويفهم كلام من استشفع به عند الله وإن كان ميتاً ظاهراً وإلّا لم يكن يقدم لذلك أو يقول إنّه دعوة لغير الحق، ميتاً ظاهراً وإلّا لم يكن يقدم لذلك أو يقول إنّه دعوة لغير الحق، وقد أجبنا عن ذلك مراراً فلا نعيده، ومن لم يهده الله فلا نفيده.

ثم قال القائل: «ولهم شبهة أخرى؛ وهي قصة إبراهيم الله لله ألقي في النار أعترض له جبرليل الله في الهواء فقال: ألك حاجة ؟ فقال إبراهيم الله : «أمّا إليك فلا» قالوا: فلوكانت الاستغاثة بجبرئيل شركاً لم يعرضها عَلَىٰ إبراهيم الله فالجواب أنّ هذا من جنس الشبهة الأولى؛ فأنّ جبرئيل عرض عليه أن ينفعه بأمر يقدر عليه، فإنّه كما قال الله تعالى فيه: (الشديدُ الله وما حولها الله وما حولها الله وما حولها

١\_سورة النجم: الآية ٥.

من الأرض والجبال ويلقيها في المشرق أو المغرب لفعل، ولو أمره أن يرفعه إلى السماء لفعل، وهذا كرجل غني له مال كثير يرى رجلاً محتاجاً فيعرض عليه أن يقرضه أو يهبه شيئاً يقضي به حاجته، فيأبى ذلك الرّجل المحتاج أن يأخذ ويصبر حتى يأتيه الله برزق لا منة فيه، فأين هذا باستغاثة (١) العبادة والشرك لوكانوا يفقهون» انتهى.

وخلاصة مرامه أنّ القدرة عَلَىٰ الفعل الّـذي يـريده الطـالب مـنه شرط في جـواز الاستغاثة بـه، وكـان جبرئيل الله قادراً عَلىٰ جميع ماكـان يحـتاج إبـراهـيم الله ، وأمّـا الأنبياء والأولياء المقبورون (الله فلا يقدرون عَلىٰ شيء؟ فلا يجوز الطلب منهم.

والجواب عن هذا الكلام يعلم مما ذكرنا آنفاً من أنّ الاستغاثة بالعبادة لا معنى له، فإنّه ليس أحد ممن يستشفع بالأنبياء والأولياء الميلا عابداً لهم عند دعوتهم، والاستغاثة والاستشفاع بهم، بل هذه العبارة غلط لا تفيد (٤) أصلاً؛ لإنّ الاستغاثة شيء

١ ـكذا، والصحيح: من أستغاثة.

٢ ـ في الأصل: عن، والصحيح ما أثبتناه.

٣-في الأصل: المقبورين والصحيح ما أثبتناه.

٤ ـ في الأصل: يفيد، والصحيح ما أثبتناه.

يحصل بألفاظه خـاصّة دون العـبادة؛ فـإنّها خـضوع وخشـوع مخصوص يحصل بأفعال مخصوصة لا باللفظ وإنها وإنّ تمضمنت أيضاً ألفاظاً مخصوصة لكن لا ربط لها بالاستغاثة، ومن أنَّ الأنبياء والأولياء بعد موتهم ﴿أَصِياءَ عَنْدُ رَبُّهُم يَرْزَقُونَ﴾(١) فيسمعون الكلام، ويفهمون، الخطاب ويردون الجواب، وعدم سماع جوابهم بالآذان الظاهرية لا ينافي علمنا بالجواب منهم، إمّا بإعطائهم ما نسأل الله بتوسطهم من الحاجات من رزق، أو ولد، أو شفاء مرض أو غير ذلِك، أو بردّهم إيّانا بإسهاع الكلام لنا في الخلسة أو في النعاس، أو في النُّوم، فيفهِّمونا عدم كون تلك الحاجة صلاحاً لنا، أو بعدم الاعتناء بنا فيا شفعناهم عند الله، ونفهم ذلك، بل إنهم يفهمونا ذلك بقضاء بعض حوائب المستاجين دون بعض، فنعلم أنَّه لم يكن صلاحاً بالنسبة إليناكما نشاهد ذلك في دعوة الله تعالى مع قوله تعالى: ﴿أَدْعُونَي أَسْتَجِبُ لِكُمْ﴾ (٢) الآيـة من إجابة بعض الحوائج دون بعض، فنعلم صلاح ما أجابنا فيه من الدّعوات، وعدم المصلحة في بعضها الآخر الّذي ما استجابه(٣)، وقد حققنا في بعض مصنفاتنا معنى قوله تعالى: ﴿وادَا

١ ـ سورة آل عمران : الآية ١٦٩.

٢ ــسورة غافر: الآية ٦٠.

٣\_ في الأصل: استجابها، والصحيح ما أثبتناه.

سألك عبادي عني فإنيّ قريبُ أجيبُ دعوة الداعِ الآالية لا يناسب ذكره هنا.

الحاصل أنّ الاعتقاد بأنّهم ﴿أحياء عند ربّهم يرزقون ﴾ يلزمه الاعتقاد بأنّهم يسمعون الخطاب ويردون الجواب ولو أغمضنا عن ذٰلِك وقلنا بعدم سماعهم الكلام، فلا محذور في دعوتهم إلّا العبث واللغوية لا الكفر والشرك، وقياس ذٰلِك بعبادة الأصنام الغير المدركين لشيء قياس مع الفارق بيّناه مراراً.

هذاكله مع أن الجواب المذكور لا يردّ الشبهة المذكورة الراجعة إلى الاعتراض عَلى إطلاق كلام القائل حيث إنّه كان يجعل مطلق الاستغاثة بالمخلوق شركاً وكفراً والعدول عن الاطلاق إلى التقييد بالمخلوق الغير القادر، و إلى الاستغاثة بالعبادة الّتي ما حصلنا لها معنى محصلاً لا يرفع الإعتراض عَلى إطلاق الكلام.

فتحصل من عدوله رقع اليد من إطلاق كلامه ولم يبق له إلا صورة التقييد وقد أوضحنا بطلانها وفساد برهانها، والحمد لله عَلَىٰ ما هدانا وله الشكر عَلَىٰ ما أولانا.

## إيقاظ عرفاني وإلهام رباني

وهو أنَّه يفهم ويعلم من قصة إبراهيم اللَّهِ صدراً وذيـلاً أمـور

١ - سورة البقرة: الآية ١٨٦.

نوضّحها بعد ذكر تمام القصّة؛ فإنّه الله بعد سؤال جبرائيل الله للهذا! : ألك حاجة قال: «أمّا لك فلا، وأمّا إلى الله فعلمه بحالي يكفي عن سؤالي»(٢).

منها أنّ جبرئيل الله أراد بيان أنّ الاستغاثة وطلب الحاجة من المقرّبين إلىٰ الله تعالى جائزة، وليست من الدّعوة لغيرالله تعالى في شيء.

ومنها أمتحان إبراهيم الله في صبره عَلَىٰ البلاء في مقام نـصرة دين الله.

ومنها الاطلاع عَلَىٰ ما عنده من العلم والمعرفة بالله تمعالى، ومعرفة فضله على الأنبياء قبله الله المسلم

ومنها إعلام النّاس بمقام الله من الجواب الّذي كان يجيبه.

ومنها ما أفاده الله بجوابه برامًا إليك فيلا» من دفع توهم جبرئيل الله أنّه معرض للحاجة وأنه الله مظهر له إيّاها عَلَىٰ تقدير وجودها.

ومنها ما أفاده عليه أيضاً «وأمّا إلى الله» المحذوف جوابه يمعني فنعم، من أن كلّ الحاجات إليه؛ لأنّه لا يقدر عَلَىٰ قضائها غميره تعالى، ولا يملك الأمور سواه.

١ ـ في الأصل عنه: والصحيح ما أثبتناه.

٢\_البحار ٧١: ١٥٥/ / ٧٠ وأمالي الصدوق ص٤٥٦ وعلل الشرائع ص٣٥.

ومنها ما أفاده للله أيضاً بقوله «علمه بحالي حسبي عن سؤالي» بعد كونه جواباً لسؤال مقدر من جبرئيل لله وهو أنه بعد قول إبراهيم لله الله أله فنعم» كان في نيّته وعزمه السؤال عن وجه عدم إظهارها لله تعالى، فقال لله قبل إظهاره ذلك ما قال من أنّ علمه بحالي حسبي عن سؤالي.

ومنها الإشارة بالجواب المذكور إلى أنَّ العارفين بالله المخلصين له والمشتاقين إليه لا يسألون الله دفع شيء ممنا بهم من الآلام والأذي، لعملمهم بأن الله فعل بهم وفي حقّهم ما يصلحهم ويحتاجون إليه من غير سؤال لفظى وإلحاح نطق، وأنَّمه تعالى يدفع عنهم ما يضرّهم وما لا ينفعهم؛ لعدم الحاجة إليه، وإنّما يسأل الله تعالى الحوائج المنظورة لهم والمستحسنة عندهم بعقولهم المسوبة بالأوهام أرباب العقول الناقصة، وقد تقدم أن معنى: ﴿ أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿ أَجِيبُ دَعْقَةَ الدّاع إذا دَعان﴾(٢) حققناه في بعض مصنفاتنا وتلك الاشارة كانت لأجل تنبيه جبر ئيل الله إلى أنّ سؤاله عن وجه ترك طلب الحاجة من الله تعالى في سويداء قلبه لا وجه له، وفي غير محلَّه، وكأنَّه قال: يا جبرئيل لا ينبغي لمثلي طلب شيء من الله تعالى لأنه يفعل بي

١ ـ سورة غافر: الآية ٦٠.

٢ ـ سورة البقرة: الآية ١٨٦.

وفي حّق ما هو الأصلح لي من غير طلب وسؤال مني، والله العالم بحقيقة معانى مقاله، كما أنَّه تعالى هو العالم بحقيقة حاله، ونسأل الله تعالى أن يصلَّى على محمَّد وآله وعليه صلوات الله عليهم أجمعين.

### [خاتمة في معنىٰ الإسلام]

ثم قال القائل: «ولنختم الكلام بمسألة عظيمة مهمة تفهم ممّا تقدّم، لكن نفرد لها الكلام لعظم شأنها ولكثرة الغلط فيها فنقول: لا خلاف في أنَّ التَّوحيد لابدُّ أن يكون بالقلب واللِّسان والعمل، فإن آختل شيء من هٰذا لم يكن الرجل مسلماً» انتهى مخل الحاجة.

أقول وكأنّ القائل بهذا الكلام لم يطلع عَلَىٰ الخلاف العظيم بين العلماء في اعتبار الأمور الثّلاثة في الإسلام أو الاعتقاد بالقلب والاقرار باللَّسان أو هو الاعتقاد بالقلب؟ حتى أنَّ بعضهم عبّر عن أعتبار الأمور الثّلاثة بـقوله: هـو الاعـتقاد بـالجنان والإقـرار باللَّسان والعمل بالأركان، وبعضهم \_وهـم الأكـثر \_قـالوا بأنَّ العمل بالأركان للفرار عن الفسق لا لحصول الإسلام، والاقرار باللّسان كاشف عيّا هو حقيقة الإسلام الّذي هو الاعتقاد بالجنان. والحق أنّ الإسلام عبارة عن الاعتقاد بالجنان بـشرط عـدم

خارج عن الإسلام؛ لكون الجحود في الباطن مخرجاً له عن كونه من أهل التسليم الحقيق، وإن كان نفي الاسلام عنه في الظاهر محرّماً لقوله تعالى: ﴿ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السّلام لست مؤمناً ﴾(١).

والحاصل أنّ القول بعدم الخلاف في اعتبار الأمور الثّلاثة في الإسلام كاشف عن عدم الاطلاع عَلىٰ الأمور أو التقصير في العثور، [و]كيف لايكون كذٰلِك وقد قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ يُؤَمَنْ بُوْمَنْ بُوْمَنْ بُوْمَنْ بُوْمَنْ بُوْمَنْ بُوْمَنْ بُومَنْ بُومَنْ بُلِهِ بِعَلِّ شَهِيءٍ عَليم ﴾(٢) حيث نسب الهداية إليه بالله يَهْدِ قَلْبُهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَهِيءٍ عَليم ﴾(٢) حيث نسب الهداية إليه بالقلب مؤكداً بكون الله عالماً بكل الخفيات الّتي منها ما هو ثابت في القلب.

هذا مضافاً إلى دلالة لفظ الإسلام المأخوذ من التسليم في ذلك؛ فإنّ التسليم يحدث أوّلاً في القلب، ثم يتبعه الجوارح، و اللسان يتبعه بالإظهار وساير الجوارح بالعمل، وهذا واضح عند المنصف لا عند المعاند المعتسف.

قل لمن يرشد أعلام الهدى أنت لا تعرف حقاً مسلما كيف تَرجوأن تكون مهتدي (٣) أنت كفرت بجهل مسلما

١ ـ سورة النساء: الآية ٩٤.

٢ ــسورة التغابن: الآية ١١ وفي الأصل: وهو بدلاً من: والله. والصحيح ما ذكرناه. ٣ ــكذا.

ثم قال: «فإن أخل بشيء من هذا لم يكن الرجل مسلماً، فإن عرف التوحيد ولم يعمل به فهو كافر معاند كفرعون وإبليس وأمثالهما. وهذا يغلط فيه كثير من الناس يقولون: هذا حقّ، تفهم هذا أنّه الحقّ، ولكن لا نقدر أن نفعله ولا يجوز عند أهل بلدنا إلّا مسن وافقهم، وغير ذلك من الأعذار ولم يدر المسلمين (۱) أنّ غالب أئمة الكفر يعرفون الحقّ ولم يتركوه إلّا لشيء من الأعذار كما قال الله تعالى: ﴿ المستروا بآيات الله ثمنا قليلاً ﴾ (٢) وغير ذلك من الآيات كقوله تعالى: ﴿ يعرفون أبنائهم ﴾ (٣) انتهى محل الماجة.

أقول: قد تبين ممّا قدمنا أن الأسلام هو الاعتقاد القلبي الحقيق بشرط عدم الجحود الظّاهري الأن الجحود يناقض التسليم، والتسليم بلا جحود ظاهري (٤) لا يناقض فعل ما لا ينافي التسليم؛ فإنّ ترك الصلاة معتذراً بأنّه صعب عَلىٰ فعله مع التسليم بوجوبه به، وكون تركها موجباً للفسق والمخالفة للشريعة غير مناف

١ \_كذا في الأصل، والصواب: المسلمون.

٢ ـ سورة التوبة: الآية ٩.

٣\_سورة ص: الآية ٧٦.

٤ ـ في الأصل؛ الظاهري، والصواب ما أثبتناه.

والحاصل أن كفر إبليس أيضاً ليس لأجل ترك السّجدة، بل لأجل جحود الحق وإثبات الجُهل لله تعالى، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

ثم إنّ الاعتذار عن ترك العمل بالأعذار الّتي أشار إليه[ا] في كلماته، كيف يمكن أن يكون اعتذاراً مجوزاً لترك العمل إلّا أن يريدوا من تلك المعاذير إثبات الإكراه والاضطرار إلى ترك العمل مع أنّ مطلق الترك ليس موجباً للكفر، بل ربّا يكون مؤكداً

١ ــ سورة الاعراف: الآية ١٢.

للتوحيد، كما يدل عليه ما ورد في الدّعاء : «إلهي لم أعصك (١) حين عصيتك وأنا بربوبيتك جاحد ولا بأمرك (٢) مستخف، ولا "ألوعيدك متهاون، لكن خطيئة (٤)عرضت (٥)، وسوّلت لي نفسي، وغلبني هواي (٦)، وأعانني عليها (٧) شقوتي، فقرّني سترك المرّخي (٨) عليّ» (٩) إلى غير ذلك ممّا ورد في هذا المعنى .

إذا عرفت ما ذكرنا ظهر لك أنّ قياس من ترك العمل بالفروع معتذراً ببعض المعاذير الغير المنافية للإسلام بالمعاذير المعتذر بها أئمة الكفر قياس مع الفارق وتفريع غير لائق.

ثم إنّ استدلال هذا القائل عَلَىٰ أعتذار أَعُمة الكفر بالمعاذير بقوله تعالى: ﴿السُتروا بآيات الله تَمناً قايلاً﴾ (١٠٠ وإن كان قابلاً

١ \_ في الأصل: لم أعصيك والصحيح ما ذكر قاد.

٢\_في الأصل: أمرك والصحيح ما ذكرناه.

٣\_في الأصل: ولو لوعيدك، والصحيح ماأثبتناه.

٤\_في الأصل: ولكن بليّة والصحيح ما ذكرناه.

٥ \_ في الأصل: عرضت لي، والصحيح ما ذكرناه.

٦ \_ساقط من الأصل، والصحيح ما ذكرناه.

٧\_في الأصل: وأعانتني، والصحيح ما ذكرناه.

٨\_في الأصل: فقرني ... الرخي، والصحيح ما ذكرناه.

٩ \_ راجع دعاء أبو حمزة الثمالي في مفاتيح الجنان.

١٠ ـ سورة البقرة: الآية ١٤٦.

للمناقشة، لكن لا يخلو عن مناصبة.

أمّا استدلاله واستشهاده بقوله تعالى: (يسعرفونه كما يعرفون أبناءهم)(١) فلم نفهم وجهه، بل لا يصحّ، فإنّ الآية في مقام بيان حال منكري(٢) رسالة خاتم النبيين عَيْلًا بإنكار العلامات التي عيّنها الانبياء المبشرين بظهوره وقدومه.

فان قلت استشهاده بهذه الآية بملاحظة أنهسم معتذرون لعدم إيمانهم بعدم ثبوت العلائم عندهم، فيعتذرون لعدم الإيمان بعدم أنطباق العلائم فالاستشهاد في محلّه.

قلت : ظاهر كلام القائل أنّ التاركين للعمل عَلى طبق الاعتقاد القسلبيّ اللازم في حصول الإسلام يعتذرون باعتذارات كما يعتذرون أغة الكفر باعتذارات، والمناسبات لذلك أن يكون أعتذارهم عن ترك العمل بالجواريخ لا الاعتذار عن ترك الإيمان بنفس ما اعتقدوه حقاً لصدق العلائم، وكيف كان [ف] هذه المقالات غير دالة عَلى اعتبار العمل بالأركان في حقيقة الإسلام؛ بحيث لو فرضنا ترك العمل به يكون خروجاً عن الإسلام، و إن فرضنا ترك العمل به يكون خروجاً عن الإسلام، و إن سلمنا أن ترك العمل كان موجباً للكفر؛ فارتباط هذا المطلب سلمنا أن ترك العمل كان موجباً للكفر؛ فارتباط هذا المطلب

١ ـ سورة البقرة؛ الآية ١٤٦.

٢ ـ في الأصل: منكرين، والصحيح ما أثبتناه.

بكون المستشفعين بالأنبياء والأولياء، وأحترام قبورهم مشركين وداعين(١) لله لغيره ومشاركين في عبادة الله أحداً غير معلوم، بل المعلوم عدمه.

وكأن القائل لهذا الكلام عدل عن تلك المسألة ويسريد بهذه المقالات إثبات كفر المسلمين من حيث ترك الأعمال، وبعبارة أخرى: يريد بهذا البيان تكفير تمام المسلمين بالعصيان وتسرك الأعمال الرّاجعة عليهم، ولازم لهذا الكلام يرجع إلى تزهيد تمام الوهّابية وكونهم موحدين ومسلمين لعدم استشفاعهم بالأنبياء والأولياء، وكونهم عاملين بما أوجب الله عَلى المسلمين من غير أن يصدر منهم ترك واجب أصلاً

وأنت خبير بأنّ ذلك إعلى بالنفس، وتزهيد أكيد، وهو ممّا لم يجترئ عليه الأنبياء كما يدّل عليه قوله تبعالى - حكاية عن يوسف الله : ﴿وَمَا أُبَرّئُ نَفْسَي إِنّ النفس لأمّارة (٢) بالسّوء إلا ما رَحِمَ ربي (٣) ولا يتكلم به إلا المختال الفخور، ومن يكون مثل إبليس جسور، فيليق أن يقال في حقّه:

أيّها المغرور استغفر الله تعالى من قول الزّور:

١ \_ في الأصل: مشركون وداعون ... ومشاركون، والصحيح ما أثبتناه.

٢\_في الأصل: أمّارة، والصحيح ما أثبتناه.

٣\_سورة يوسف: الآية ٥٣.

إلى مَ تحب السالكين سبيلا حميداً عزيزاً في الأنام ذليلا<sup>(١)</sup> أقسمت بستمويه دلائل باطله ولا تحسبن ما في العقول دليلا

### [في وجوب الاعتقاد القلبي بالاسلام]

ثم قال القائل: «فإن عمل بالتوحيد عملاً ظاهراً وهو لا يفهمه ولا يعتقده بقلب فهو منافق، وهو شر من الكافر الخالص كما قال الله تعالى: ﴿إِنّ المنافقين في الدرك الأسفل من النار﴾(٢) وهذه المسألة مسألة طويلة يتبين لك إذا تامّلتها في ألسنة الناس ترى من يعرف الحقّ ويترك العمل لخوف نقص دنيا أو مداراة، وترى من يعمل به ظاهراً لا باطناً». انتهى محلّ الحاجة.

أقول حاصل مقاله أنَّ من لم يعتقد الإسلام بقلبه، لكنه في الظاهر يعمل به فهو شرّ من الكافر، ومن أعتقد به في قلبه لكنّه ترك العمل به لأمر دنيوي أو لمداراة النّاس وكأنه يسريد بذلك انقسام الناس بين قسمين: كافر؛ وهو يعتقد ولا يعمل به لعذر أو مداراة أو نقص مال أو غيره، ومنافق؛ وهو الّذي يعمل

۱ \_کذا.

٢ ــ سورة النساء: الآية ١٤٥.

ظاهراً لا باطناً ، ويقصد إثبات كون الوهّابية بين كافر ومنافق، ولكنّك قد عرفت أنّ الحصر غيير حاصر، والمعجب بالنفس قاصر ومكابر .

ثم قال القائل: «ولكن عليك بفهم آيتين في كتاب الله؛ وهما ما تقدّم من قوله: ﴿ لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم ﴾ (١) فإذا تحقّقتَ أن بعض الصّحابة الّذين غزوا الروم مع رسول الله على كفروا بسبب كلمة قالوها عَلى وجه المزاح، تبيّن أنّ من يتكلم بالكفر ويعمل به خوفاً من نقص مال أو جاه أو مداراة أحد أعظم ممّن تكلّم بكلمة بخرج بها » انتهى محلّ الحاجة.

وخلاصة مقاله: أنَّ الاعتذار عن الكفر بعد الإيمان غير مفيد، ولا يصلح لرفع الكفر، والدليل عليه أنَّ كلمة الخراج إذا أوجبت الكفر على ما عرفت سابقاً فكلمة الكفر بطريق أولى، وإذا تحقق أنَّ الاعتذار لا ينفع في رفع الكفر، فتحقّق كفر غير الوهّابية الذين يقولون ما هو في الواقع كلمة الكفر واعتذارهم بما يعتذرون ليس رافعاً لكفرهم.

هٰذا خلاصة مقصوده، ونهاية ماكمن في وجـوههم وضـمره طبع حسودهم<sup>(٢)</sup>.

١ \_سورة التوبة: الآية ٦٦، وفي الأصل: فقد.

۲ \_کذا.

وأنت بعد التّأمّل فيا ذكرنا سابقاً وآنفاً تعلم أنّ كلّ هذه المقالات وجولان الخيالات موجبات إغفال الجهال، وتحويهات على ضعفاء العقول والأطفال، [و] كيف لا يكون كذلك مع أنّ حصول الكفر ببعض الكلمات المشعرة بإنكار ما يجب في الاسلام الاعتقاد من المسلّمات، وكذلك المزح المتضمّن للاستهزاء بالله ورسوله من المكفّرات، لكنّ الشأن في تطبيق ذلك عَلى المستشفعين بالأنبياء والأولياء وقبورهم عند حلول ما يحوجهم إلى الالتجاء والمسألة عن الله في قضاء حوائجهم ورفعه عنهم البليّات، وذلك أصعب عَلى من أدّعاه من خرط القتاد، والصعود على الساوات، فينبغى أن يقال له:

يا سالك مسلك ذي الحقود

دُعُ عَنْكُ هَٰذَا المسلكِ المردودِ

تسزعُم بأنّ هسذه الخسرافات

تسرفعك المسنازل المسعود

هيهات أن تنفعك الخرافات

سوىٰ البعاد عن رضىٰ المعبودِ

نسعم أراك في جوى منضيق

تستحرق بسنار مسحرق...(١)

١ \_كذا الأبيات، والكلمة الأخيرة غير واضحة في الأصل.

ثم قال القائل: «والآية الثانية قوله تعالى: ﴿ من كفر بالله من بعد إيمانه إلّا من أكره وقلبه مُطْمَئِنٌ بالإيمان ولكن من شسرحَ الله بالكفر صدراً فعليهم غضب من الله ولهم عنابٌ عظيم ﴾ (١) إلى قوله: ﴿ الكافرين ﴾ فلم يعذر الله من أولئك إلّا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ، وأمّا غيره فقد كفر بعد إيمانه ؛ سواء فعله خوفاً ، أو مداراة ، أو محنّة بوطنه أو أهله أو عشيرته أو ماله أو قوله عَلى وجه المزاح أو غير ذلك من الأغراض إلّا المكره » انتهى .

أقول: تتمة الآية الّتي لم يذكرها وذكر آخرها هي قوله تعالى: وذلك بأنهم استحبوا الحياة الدّنيا على الآخرة وأنّ الله لا يهدي القوم الكافرين (٢) وخلاصة مرامة في هذه الجملة من كلامه: أنّ الإكراه عَلى ترك الأعمال مع أطمينان القلب والبال بالإيمان غير مضر بالإيمان، وما سوى ذلك مضر للإيمان، ومدخل للانسان في الكفر بعد الايمان، ونتيجة ذلك أنّ غير الوهابية كلّهم غير مكرهين على ترك الأعمال، ومستحبي الحياة الدّنيا عَلى الآخرة، فهم كفّار أعد الله لهم ما أعدّه، واستدلّ عليه بالآيتين.

توضيح ذٰلِك أنّ الكلام من أوّل افتتاحه كان مـتعلّقاً بكـون

١ ـ سورة النحل: الآية ١٠٦.

٢ ــ سورة النحل: الآية ١٠٧.

الاستشفاع بالأنبياء والأولياء وقبورهم دعوة لغير الله، فيكون شركاً وكفراً، ومن المعلوم أنّ هذا الكلام لا ربط له بمسألة أعتبار العمل في الاسلام، والاستدلال بكون ترك الأعمال بغير الإكراه كفراً لا ربط له بتلك المسألة، والاستدلال لذلك بالآيتين أيضاً لا يفيد مطلوبه؛ لأنّ مجرّد إطلاق الكفر عَلىٰ من ترك واجباً أو فعل محرّماً ليس مفاده هو الشّرك المنافي للتوحيد وتحقق الإسلام، وإطلاق الكفر عَلىٰ الفسق ليس أمراً منكراً، واستحقاق العذاب كما يكون بالكفر يكون بالفسق والعصيان.

والحاصل: خلط مسألة كون الاستشفاع بالأنبياء والأولياء وقبورهم والالتجاء لهم -شركاً ودعوة لغيرالله بترك الأعمال اللازم من الجهل أو التجاهل أو الإغفال للجهال ... (۱) من فعله في الإسلام من الجهل أو التجاهل أو الإغفال للجهال ... (۱) والتطاول، هذا مع أن الآية وإن دلت على أنحصار عدم الضرر بالإيمان بترك العمل بالإكراه، لكن يرفع الانحصار ما هو المشهور من قول النبي المن «رفع عن أمتي تسعة: الخطأ، والنسيان، وما لا يعلمون، وما أستكرهوا عليه، وما أضطروا إليه ...» (۱) وتفصيل هذه الأمور في محلّه، والمقصود هذا التنبيه عَلى عدم الانحصار، وإلاشارة إلى بطلان ما يقول به القائل من الاقتصار.

١ ـ غير واضح في الأصل.

٢ ــ الخصال ص٤١٧ و التّوحيد ص٣٥٣.

يا مَنْ أرى نصيبك المقدرا

ليس سسوى بيانك المكررا لا تسزعمن يسنفعك التكرار

من صحّة القول فكن مضفّرا بــصحّة القــول ورأى جــيّد

تملك من حظ الأمور الأوفرا

ثَمْ قَالَ القَائلَ: «والآية تدلُّ عَلَىٰ هٰذَا من وجهين:

الأولى: قوله: ﴿إِلَّا مِن أَكِرِه﴾ فلم يستثن إلَّا المكره، ومعلوم أنَّ الإنسان لا يكره إلَّا عَلَىٰ الكلام والفعل، وأمّا عقيدة القلب فلا يكره عليها أحد.

الثانية: قوله: ﴿ إِذَٰلِكِ بِأَلْهُمْ أَسَتُحَبُوا الحياة الدّنيا عَلَىٰ الآخرة ﴾ فصرّح بأنّ الكفر والعداب لم يكن بسبب الاعتقاد والجهل والبغض للدين، ومحبّة الكفر ...(١) أنّ له في ذٰلِك حظاً من حظوظ الدنيا فآثره، والله تعالى أعلم، وصلّى الله عَلَىٰ محمّد والله وسلّم ».

أقول: خلاصة كلامه تقريب أستدلاله عَلى مطلبه بالآية الثانية من حيث حصر الشيء الذي لا يضرّ بالإيمان الإكراه عَلىٰ

١ ـ غير واضح في الأصل.

فعل أو كلام يخالف أمر الدين، فترك ما يجب عَلَىٰ المسلم إن لم يكن بالإكراه موجب للكفر، ومن حيث إنّ السبب في ذٰلِك محبّة الدّنيا، واختيارها وترجيحها عَلَىٰ الآخرة.

وأنت إذا تأمّلت فيا ذكرنا آنفاً تعرف أنّ فيها تكرار الكلام السابق وإظهار لأمر ظاهر عند أولي الألباب والخواطر، لكنه خلط للمبحث من حيث إنّ الكلام المنعقد له الاستدلال في أوّل الأمركان في إثبات كون الاستشفاع بقبور الأنبياء والدّعوة عندها كفراً وشركاً، وهذه الكلمات لا مساس لها بذلك المطلب، فإن أجابه بأنّ ذلك الكلام كان لإثبات الكفر لهؤلاء الجماعة من جهة الاستشفاع، وهذا الكلام لاثبات الكفر لهم بترك العمل بغير الاكراه نقول في جوابه:

إنّ هذا الكلام ينافي تسمية هؤلاء الجاعة مشركي زمانهم؛ فإنّ الكفر الذي يحصل بترك العمل لا يوجب الشّرك الذي كان يوجبه الاستشفاع؛ لعدم كون ذلك دعوة لغير الحقّ، وقد عرفت أنّ إطلاق الكفر على ترك ما يجب من الفروع مجاز ومتساهل، مضافاً إلى أنّ إثبات الكفر والشّرك للمستشفعين بالأنبياء والأولياء وقبورهم بالأدلة المثبتة لها عليهم مغن عن إثبات الكفر بترك الفروع بغير إكراه، فلم يكن له حاجة إلى تطويل الكلام بأزيد ما ليس إليه حاجة في المقام، والاستدلال بدليل أضعف ممّا

أقامه أولاً في العوام والاستحكام وهو خارج عن مسلك أهــل السّداد حتّى العوام.

### ويل لمن جعل الإضلال إسلاما

والانسهماك بسقتل النسفس إلزامسا (١)

بل من يخالف كلامه الأعداما

#### الخاتمة

ولنختم الكلام ببيان نتيجة مقالات هذا (٢) المضل الأضل من الأنعام، فإنّ مراده من هذه القويهات والمفتريات والإغفال والسفسطة في المقال لإضلال المهال تحريضهم على طلب الدنيا بعنوان الإسلام والديانة، وتشجيعهم على هتك المشاهد المشرّفة والمسعظات بسالنهب والعسصب، والخسيانة بساسم الإسلامية والديانة، وحيازة الثروة والرياسة، بل السلطة الجائرة المستقلة بعنوان ... (٣) الإسلام والدين بالإعانة، وغير

١ - غير واضع في الأصل، والابيات من أوّل الكتاب .. كما ذكرنا \_ أكثرها غير متسقة الوزن، وقد أصلحنا ما يمكن إصلاحه منها ممّا هو مخالف لقواعد العربية وأشرنا إلى أصله، وما لم يمكن إصلاحه فقد أبقيناه عَلىٰ حاله.

٢\_في الأصل: هذه، والصحيح ما أثبتناه.

٣ ـ غير واضح في الأصل.

خنيّ عَلَىٰ قاطبة المسلمين باختلاف مشاربهم ومذاهبهم أنّ الإقدام على هٰذا الأمر الفضيع إهانة ومهانة وخروج عن الإسلام بإنكار الضروري لما هو من الاسلام والدين كالأسطوانة، وإفساد في الأرض، وإخلال بنظام فاعلية كافّة البشر من تعظيم مشاهدهم ومعظّماتهم بالإهانة، فهم ـ بارتدادهـ لإنكـار ضروري الدين \_كفّار مهدورو<sup>(١)</sup> الدّم ومهتوكو الاحترام، وبإفسادهم في الأرض واجبو القتل والإعمدام، ولهذا حميهم في شرع الإسلام وحكم العقلاء بدفع<sup>(٢)</sup> الفساد؛ لبـقاء النـظام، ودفع هذه الكريهة العظيمة الميتضمنة للعواقب الوخيمة لازم على قاطبة الأنام وعلى من أتبع الهدى السّلام، والحـمد لله أولاً وآخراً.

وقد فرغت من تسويد هذه الأوراق في الثاني والعشرين من ذي الحجّة سنة ١٣٤٣هـ.

١ ـ في الأصل: مهدور و مهتوك وواجب، والصحيح ما أثبتناه.

٢ ـ في الأصل: رفع والأنسب ما أثبتناه.

#### خاتمة التحقيق

نسأل الله تعالى أن يتقبّل أعمالنا ويجعلها خالصة لوجهه الكريم وين علينا بدولة كريمة يعزّ بها الإسلام وأهله، ويذلّ بها النفاق وأهله، وآخر دعوانا أن الحمدلله ربّ العالمين وصلّى الله عَلىٰ محمّد وآله الطيبين الطاهرين.

تم الفـــراغ مـن تـصحيحه وتحــقيقه يــوم الخــميس ٢٠/شعبان/١٤١٩ه

نعمان النصري



#### مصادر التحقيق

١ \_ القرآن الكريم.

٢\_أغاني الأغاني، ط٣، سنة ١٩٩٣.

٣\_الأمالي للشيخ الصدوق.

٤ ـ بحار الأنوار للعلّامة المجلسي.

٥ ـ التوحيد للشيخ الصدوق.

٦\_الخصال للشيخ الصدوق.

٧\_الدرّ المنثور للسيوطي.

۸\_سیرة ابن هشام.

٩ \_ الصراط المستقيم وكارس وي

١٠ \_ الكافي للشيخ الكليني.

١١ ـ علل الشرائع.

١٢ \_كشف الغمّة.

١٣ \_كنز العيّال للمتّق الهندي.

١٤ ـ مجمع البيان للشيخ الطبرسي، ط دار المعرفة، بيروت.

١٥ \_ مسند أحمد.

١٦ \_ مفاتيح الجنان للشيخ عبّاس القمّي.

## فهرست الآيات

| الصفحة | رقم الاَية | السورة     | الآية                          |
|--------|------------|------------|--------------------------------|
| -07.00 | ١٣٨        | الاعراف    | اجعل لنا إلهاً كها             |
| 172.07 |            |            |                                |
| 100    | ٦٠         | غافر       | ادعوني استجب لكم               |
| 181    | ۱۰_٩       | العلق      | ارأيت الذي ينهى عبداً          |
| - 171  | O.         | التوية زرس | اشـــتروا بآيــات الله ثمــناً |
| ١٦٣    |            |            | قليلاً                         |
| ٦٣     | ٦٢         | البقرة     | الذين آمنواوالذين هادوا        |
| ٦٤     | 377        | البقرة     | الذين ينفقون أموالهم بالليل    |
| 75_78  | 777        | البقرة     | الذين ينفقون أمــوالهــم في    |
|        |            |            | سبيل                           |
| 77     | 117        | التوبة     | الراكــعون الســاجدون          |
|        |            |            | الآمرون                        |

| الصفحة                                  | رقم الآية | السورة   | الآية                           |
|-----------------------------------------|-----------|----------|---------------------------------|
| ٨٥                                      | ١٨        | الجن     | المساجدلله فلاتدعوا مع          |
| 111                                     | _ \0.     | النساء   | إن الذين يكفرون بالله           |
|                                         | 101       |          |                                 |
| ٥-                                      | 717       | النساء   | إن الله لا يخفر أن يـشرك        |
|                                         |           |          | يه                              |
| ۲۸، ۲۸_                                 | ٥٦        | الاحزاب  | إنَّ الله ومـــلائكته يــصلُّون |
| 129.14                                  |           |          | على النبيّ                      |
| 177                                     | 120       | النساء   | إنّ المنافقين في الدرك          |
| _ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | _ 171     | الأعراف  | إنكم قوم تجهلون إنّ             |
| ١٢٦                                     | ١٣٩       |          |                                 |
| _ \                                     | ٩٨        | الإنبياء | إنكموماتعبدونمندون أربيت        |
| 1.1                                     |           |          |                                 |
| ٥٤                                      | ٧٦        | النساء   | إنّ كسيد الشسيطان كان           |
|                                         |           |          | ضعيفاً                          |
| 117                                     | 77        | المائدة  | ائمًا جزاء الذيسن يحـــاربون    |
|                                         |           |          | الله                            |
| ٤٨                                      | 7.7       | هود      | إننالني شك مما تدعونا           |
| 7.                                      | 77        | النمل    | أإله مع الله تعالى الله         |

| الصفحة  | رقم الاَية      | السورة       | الآية                                  |
|---------|-----------------|--------------|----------------------------------------|
| ١٢٢     | ٧٤              | التوبة       | أبالله وآياته ورسوله                   |
| 97      | ٦٢              | هود          | أتنهانا أن نعبد ما                     |
| 100     | 179             | آلعمران      | أحياء عند ربهم يرزقون                  |
| 1.0     | 97              | التوبة       | أشدّكفراً                              |
| ١٢٦     | 12.             | الأعراف      | أغير الله أبغيكم ربّاً                 |
| 115     | ۸٥              | البقرة       | أفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|         |                 |              | الكتاب                                 |
| ۷۵، ۲۲، | ٦٢              | يونس         | ألاإنّ أولياء الله لا خوف              |
| ١       |                 |              |                                        |
| ۱۰۸     | 47_41           | لقان         | ألم تر أن الفلك تجري                   |
| ۸۳      | 18_ <u>6</u> %_ | والمزيز ارضي | أم اتخذوا من دون الله ﴿                |
| ١٦٢     | ١٢              | الأعراف      | أناخير منه خلقتني                      |
| ٤٥      | ٦١              | آل عمران     | أنفسنا                                 |
| ٦٨      | ٥٧              | الإسراء      | أولئكالذينيدعونيبتغون                  |
| ٤٣      | ٧_٦             | ص            | أمشوا واصبروا على                      |
|         |                 |              | آلهتكم                                 |
| 77      | ١               | الفاتحة واول | بسم الله الرحمن الرحيم                 |
|         |                 | كل سورة      |                                        |

| الصفحة | ارقم الآية | السورة      | الأية                     |
|--------|------------|-------------|---------------------------|
| ٦٣     | ۱۱۲        | البقرة      | بليٰ من أسلم وجهد         |
| ٥٥     | ٨٩         | النحل       | تبياناً لكل شيء وهدي      |
| ٥٢     | ١٧         | آل عمران    | تـوفّني مسلماً وألحقني    |
|        |            |             | بالصالحين                 |
| ۲۲_۲۲  | ١.         | الروم       | ثمّ كانت عاقبة الذين      |
| ۱٦٩    | 1.4        | النحل       | ذلك بأنهــــم اســـتحبّوا |
| 141    |            |             | الحياة                    |
| ۲۱     | 71-70      | طه          | رب اشرح لي صدري           |
| 105    | ٥          | النجع       | شديد القوى                |
| ۱۳۷    | 10         | القصص       | فــــاستغاثه الذي مـــنــ |
|        |            | 50-1000/194 | شیعته                     |
| 100    | ١٢         | عافر        | فالحكم لله العلي          |
| ٣٣     | 77         | النور       | فأذن لمن شئت منهم         |
| ٨٦     | ۳۷         | البقرة      | فتلقُّ آدم من ربّد        |
| 127    | ۲۷         | البقرة      | فتلقّ آدم من ربّه         |
| ۵۷،۲۷  | ۲          | الكوثر      | فصلٌ لربّك وانحر          |
| ٣٥     | ١٨         | الجن        | فلا تدعوا مع الله أحداً   |
| ١٣٦    | ١٨         | الجنّ       | فلا تدعوا مع الله أحداً   |

| الصفحة  | رقم الآية | السورة      | الآية                        |
|---------|-----------|-------------|------------------------------|
| ٤٥      | ۸۳        | غافر        | فلتاجاءتهم رسلهم             |
|         |           |             | بالبينات                     |
| 78      | ٣٨        | البقرة      | فن تبع هداي فلا              |
| 127.20  | ۳۷_٣٦     | النور       | في بيوت أذن الله أن ترفع     |
| ۷۱      | ٥٦        | الاسراء     | قل ادعوا الذين زعمتم         |
| ٤٠      | ١٨        | يونس        | قل أتنبئون الله بما لا يـعلم |
|         |           |             | ا في                         |
| 1.4     | ٤٠        | الانعام     | قل أرأيتم إن أتا كم عذاب     |
| ٥٠      | ۸۸        | يرنس        | قل بفضل الله ورحمته          |
|         |           |             | فبذلك                        |
| ۳۳، ۸۰، | ٤٤_       | بالزهو تراض | قل لله الشفاعة جميعاً        |
| ۸۳      |           | i           |                              |
| 37.07   | ۸۵_۸٤     | المؤمنون    | قل لمن الأرض ومن             |
| 70_78   | ۸۹_۸۸     | المؤمنون    | قل من بيده ملكوت             |
| 72      | ٣١        | يونس        | قل من يرزقكم من السماء       |
|         |           |             | والأرض                       |
| ٩٧      | ۲_۱       | الاخلاص     | قل هو الله أحد               |
| 117     | ٥٩        | الروم       | كذلك يطبع الله على قلوب      |

| الصفحة | رقم الآية | السورة         | الآية                          |
|--------|-----------|----------------|--------------------------------|
| ٥٢     | ۰۵۳       | المسؤمنون      | كل حزب بما لديهم               |
|        | ٣٢        | والروم         | فرحون                          |
| ٥٩     | ٣٧        | فصلت           | لا تسجدوا للشمس ولا            |
|        |           |                | للقمر                          |
| ١٦٧    | 77        | التوبة         | لا تعتذروا قد كفرتم بعد        |
|        |           |                | إيانكم                         |
| 77     | 77        | سبأ            | لا تنفع الشفاعة عنده إلّا      |
| ٥٤     | ١٦        | الأعراف        | لأقسعدن لهم صراطك              |
|        |           |                | المستقيم                       |
| 120    | ٧٦        | النحل          | لا يقدر على شيء وهو            |
| 97     | ٤٣        | والتزموس وسادك | لايملكون شيئاً مُرَرِّقِيْنَةُ |
| 97     | ٣         | الاخلاص        | لم يلد ولم يولد                |
| ٣٥     | ١٤        | الرعد          | له دعوة الحق والذين            |
| 77     | 77        | الروم          | له مـــن في الســموات          |
|        |           |                | والأرض                         |
| ٥٩     | 11        | الشورئ         | ليس كمثله شيء                  |
| ٥٩     | ٥         | البيّنة        | ليعبدوا الله مخلصين            |
| 97     | 91        | المؤمنون       | ما اتخذالله من ولد             |

| الصفحة  | رقم الآية | السورة         | الآية                          |
|---------|-----------|----------------|--------------------------------|
| ٦٨      | ٧٥        | المائدة        | ما المسيح بن مريم وأمَّه إلَّا |
| ۲۶. ۳۷، | ٣         | الزمر          | ما نعبدهم إلّا ليقربونا        |
| ۸۸، ۹۱، |           |                |                                |
| 98.97   |           |                |                                |
| 117     | 79        | الفتح          | محمد رسول الله                 |
| ۲۵ ،۳۹  | 700       | البقرة         | من ذا الذي يشفع عنده           |
| ٨٠      |           |                |                                |
| ١٦٩     | 1.7       | النحل          | من كفر بالله من بعد إيمانه     |
| ۱۷۱     |           |                |                                |
| ۷۰،۰۷   | ٧         | ألعران         | هــو الذي أنــزل عـليك         |
|         | ےوگ       | فيتاز كالجوارض | الكتاب                         |
| .07 .70 | ١٨        | يونس           | هؤلاء شفعاؤنا عند الله         |
| ۸۵، ۲۰  |           |                |                                |
| ۲۶. ۳۷، |           |                |                                |
| ۸۸، ۸۶، |           |                |                                |
| 101     |           |                |                                |
| ٣٤      | 70        | المائدة        | وابتغوا إليه الوسيلة           |

| الصفحة  | رقم الآية | السورة                | الآية                   |
|---------|-----------|-----------------------|-------------------------|
| 101,101 | ۲۸۱       | البقرة                | وإذا سألك عبادي عني     |
| ۱۰۳     | 44        | لقہان                 | وإذا غشم موج            |
| ١٠٨     |           |                       | كالظُلل                 |
| ۱۰۳،    | ٨         | الزمر                 | وإذا مسّ الانسانَ ضرٌّ  |
| 1.4     |           |                       |                         |
| ۱۰۳،    | ٦٧        | الاسراء               | وإذامسكم الضرّ في البحر |
| 1-0     |           |                       |                         |
| 25-22   | ١٩        | محمد الله             | واستغفر لذنبك وللمؤمنين |
| ٣٤      | ۲۱        | الطور                 | والذين آمنوا واتبعتهم   |
| ۱۱۸     | ٤٦        | التور                 | والله يهدي من يشاء الي  |
|         |           | م<br>ميزار داري رسدوي | صراط مستقيم             |
| ٥٤      | ۱۷۳       | الصافات               | وإن جندنا لهم الغالبون  |
| 77_70   | ٤٤        | الاسراء               | وإن من شيء إلّا يسبّح   |
| ١٠٦     | ٤١        | الانعام               | وتنسون ما تشركون        |
| ٥٦      | ١٤        | النمل                 | وجحدوابها واستيقنتها    |
| ٩٧      | 1         | الانعام               | وجعلوالله شركاء الجن    |
| ۱۱۷     | ٤٠        | الاحزاب               | وخاتم النبيين           |

| الصفحة  | رقم الآية | السورة      | الآية                                                 |
|---------|-----------|-------------|-------------------------------------------------------|
| ٥٠      | 777       | الشعراء     | وسيعلم الذين ظــلموا أيّ                              |
|         |           |             | منقلب ينقلبون                                         |
| ٣٤، ٨٤، | ٥         | ص           | وقــالوا أجــعل الآلهـــة إلهاً                       |
| ۹۵، ۵۹، |           |             | واحداً                                                |
| 111     |           |             |                                                       |
| 08-07   | ۱۱۲       | الانعام     | وكذلك جعلنا لكل نبيّ عدواً                            |
| ۱۰۲،    | _ 179     | آلعمران     | ولا تحسبن الذين قُتلوا                                |
| 121_124 | ۱۷۰       |             |                                                       |
| ١٦٠     | 9 £       | النساء      | ولا تقولوا لمن ألقي إليكم                             |
| 00      | 77        | الفرقان     | ولا يأتونك بمثل إلاً                                  |
| ۲۲، ۲۲، | 237       | والكفيية وض | ولا يشفعون إلّا لمن ارتضيُّ                           |
| ۱۸، ۱۸  |           |             |                                                       |
| ١٤٦     | ۱۸۰       | الأعراف     | ولله الأسهاء الحســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|         |           |             | فادعوه                                                |
| 111     | ٩٧        | آل عمران    | ولله عسلى النساس حسجً                                 |
|         |           |             | البيت                                                 |
| 77      | ١٣        | الرعد       | ولله يســـجد مــــن في                                |
|         |           |             | السموات                                               |

| الصفحة | رقم الاَية | السورة   | الآية                       |
|--------|------------|----------|-----------------------------|
| ١٦٥    | ٥٣         | يوسف     | ومـــا أبــرّئ نــفسي إنّ   |
|        |            |          | النفس                       |
| ٥٨     | 70         | فصّلت    | ومسا يسلقًاها إلّا الّــذين |
|        |            |          | صبروا                       |
| ۸۱     | ۸٥         | آل عمران | ومن يتبع غير الإسلام        |
| ١١٣    | ٦٩         | النساء   | ومن يطع الله والرسول        |
| ١٦٠    | ١١         | التغابن  | ومن يؤمن بالله يهدِ قلبه    |
| ٤٨     | ۸۸         | المؤمنون | وهو يجير ولا يجارِ عليه     |
| ٧٤.٣٨  | 1.4        | يونس     | ويعبدون من دون الله         |
| ٦٨     | 77         | الانعام  | ويوم نحشرهم جميعاً ثمّ.     |
| ١٢٩    | ٦          | الججرات  | يا ايها الذين آمنو الن      |
|        |            |          | جاءكم فاسق                  |
| ۱۲۸    | 98         | النساء   | يا أيها الذين آمنوا إذا     |
|        |            |          | ضربتم في                    |
| 151    | 13-73      | الأحزاب  | يا أيها الذين آمنوا اذكروا  |
|        |            |          | الله                        |
| ٤٣     | 77         | هود      | يا صالح قدكنت فينا          |
|        |            |          | مرجوّاً                     |

| الصفحة | رقم الآية | السورة   | الاَية                    |
|--------|-----------|----------|---------------------------|
| ٤٣     | 11        | هود      | يا قوم اعبدوا الله ما لكم |
| _ 171  | ۷٦        | ص        | يمعرفونه كمها يمعرفون     |
| ١٦٤    |           |          | أبناءهم                   |
| 71     | ٧         | آل عمران | يقولون كلّ من عند ربنا    |



## فهرست الروايات

| ۰۷                 | إذا رأيتم الذين يتّبعون ما تشابه      |
|--------------------|---------------------------------------|
| ٤٥                 | انَّه ﷺ سأل لمَّا قرأ                 |
| ٦٦                 | إنّي تارك فيكم الثقلين                |
| 189                | أسمع صلاة أهل محبّتي                  |
|                    | أقتلته بعدما قال لا إله إلا الله يترب |
| ۲۵۸، ۸۵۲           | أمّا إليك فلا                         |
| ٧٢١، ٢٢١، ٠٣١، ٥٣١ | أمرت أن أقاتل الناس حتىً              |
|                    | أينها لقيتموهم فاقتلوهم               |
|                    | بين قبري ومنبري روضة                  |
|                    | حلال محمد حلال إلىٰ يوم               |
| ۱٤۸                | خلقتم للبقاء لا للفناء                |
| ۱٤۸ ۸٤١            | رجعتم وقضيتم الجهاد                   |

|       | رفع عن اُمّتي تسعة                  |
|-------|-------------------------------------|
| ٤٩    | قولوا لا إله إلَّا الله             |
| ١١٧   | لانبيّ بعديلانبيّ بعدي              |
|       | ما منَّا إلَّا من هو مقتول أو مسموم |
| ۹٦ ۲۶ | من فسّر القرآن برأيه                |
| ١٣٣   | هل شققت قلبه                        |
| ١٢٤   | يا رسول الله احعل لنا ذات أنواط     |



# فهرست الزيارات والأدعية

| ١٥٠                                    | السلام على أهل لا إله إلَّا الله  |
|----------------------------------------|-----------------------------------|
| ١٥٠                                    | السلام عليك أيها النبيّ           |
| ١٥٠                                    | السلام عليكم يا أهل الديار من     |
| ۸۲ ،٤٣                                 | اللهم اني أتقرب إليك بذكرك        |
| ۸٦۲۸                                   | اللهم بمحمد تتبيلة وأنت المحمودير |
| ٠ ٣٢٠.                                 | الهي لم أعصك حين عصيتك وأنا       |
| ۲٦                                     | إلهي ما عبدتك خوفاً من نارك       |
| ۸۲                                     | وتقبّل شفاعته وارفع درجته         |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | يا أهل بيت النبوّة                |
| ۸۲                                     | يا وجيهاً عند الله اشفع لنا       |